W UCLouvain

Universite Catholique de Louvain
(UCLouvain)

Certificat inter-universités européen :
Accompagnement et soins palliatifs (CIESP)

Meémoire de fin de formation (TFF)

Titre : Intérét de la yogathérapie dans les soins palliatifs

Auteur : Dr Haresh NAIK

Promotion : 2024-2025

Responsable académique : Dr Laurent KNOOPS

Promoteur : Clémentine WOILLE

Co-promoteurs : Philip RIGO, Dr Kausthub DESIKACHAR

Dr H. Naik

KEEP MOVING FORWARD




Table des matieres

o Titre
o Table des maticres
o Remerciements
o Résumé
o .- Introduction
o 2.—Analyse d’une situation clinique
o 2.1 —Récit clinique
o 2.2 — Contextualisation
o 2.3 — Questionnement éthique
o 2.4 —Lien avec les soins palliatifs
o 3.—Yoga & yogathérapie
o 3.1 —Qu’est-ce que le yoga et la yogathérapie ? Origines, définitions et
spécificités
o 3.2 — Philosophie du yoga
o 3.3 — Comparaison internationale : Inde et Occident
o 3.4 —Yoga et médecine intégrative : une convergence en soins palliatifs
o 3.5 —Revue de la littérature scientifique : douleur, anxiété, sommeil,
spiritualité
o 3.6 — La souffrance globale et le role des approches corps-esprit
o 3.7 —Limites, précautions et critiques de I’usage du yoga en soins palliatifs
o 3.8 —Synthese : cadre éthique d’une yogathérapie en contexte palliatif

o 4 — Proposition d’intégration concrete de la yogathérapie en soins palliatifs

©)
@)

4.1—- Exemple de protocole simple
4.2— Intégration dans la culture soignante : freins, leviers et sensibilisation

o 5—Conclusion

o Annexes

©)

o O O O

Annexe 1 — Bibliographie

Annexe 2 — Guide simple / Brochure

Annexe 3 — Intérét du stage

Annexe 4 — Retour sur la formation

Annexe 5 — Rapport de stage (CIESP) 2024-2025

Lo RV I S R

~N g9 S w»n

10

27
27
30
31
32



Remerciements

Ecrire ce mémoire a été bien plus qu’un exercice académique : ce fut un chemin de
transformation, nourri par mes expériences professionnelles, mes épreuves personnelles et mes
rencontres.

Je souhaite remercier ma directrice de mémoire, Mme C.Woille, pour son aide dans le choix du
titre ainsi que pour son accompagnement dans la relecture et la correction de ce travail, de méme
que son collegue, Mr T.Hamtiaux, pour la recherche bibliographique. J’adresse également une
gratitude particuliére a mes co-promoteurs, Dr K.Desikachar et Mr P.Rigo qui sont aussi mes
professeurs de yogathérapie. Leur accompagnement attentif et leur transmission généreuse
m’ont permis d’approfondir I’esprit du yoga au-dela de la pratique, et d’en intégrer les
fondements aussi bien dans ce mémoire que dans ma démarche professionnelle et personnelle.

Je souhaite remercier Mme Bernadette Wouters, le Prof. Martin Chaumont ainsi que le Dr
Agnes Mazic de Sonis pour leur disponibilité et leur bienveillance dans la relecture de mon
mémoire. Leurs conseils et leurs observations ont joué un role important dans son amélioration.
Je remercie également mes patients, dont le courage face a la douleur a constitué pour moi une
source d’apprentissage et d’inspiration constante.

Mon parcours personnel et professionnel m’a également orienté vers cette démarche : mes
origines, certaines épreuves de vie, ainsi que mes formations complémentaires, de 1’anesthésie-
réanimation a la yogathérapie, ont contribué a enrichir ma pratique et a fagonner cette vision
intégrative du soin.

Ma gratitude va enfin & ma famille. A mon épouse Dalila, dont le regard exigeant et stimulant
m’invite sans cesse a grandir et 4 me dépasser. A mes filles, Emma et Lila : I’une, déja empreinte
d’une étonnante maturité, 1’autre, éclat de tendresse et d’amour pur ; toutes deux me rappellent
chaque jour la beauté et la fragilité de la vie. A ma sceur Nishna et mon frére Nitin, dont la
sagesse et le cheminement m’apportent inspiration et fiert¢. Et a mes parents, Neera et Dev,
dont I’écoute attentive et le soutien indéfectible demeurent pour moi un socle solide, au-dela
méme de la distance.

A travers ce chemin, j’ai compris qu’aucune étape n’arrive par hasard. L’acceptation et le
pardon, au cceur du yoga comme de I’expérience humaine, nous guident vers une paix profonde
et une sérénité durable.

Ce mémoire leur est dédié, ainsi qu’a tous ceux qui cherchent a transformer la douleur en
sagesse et a faire du soin un chemin d’humanité.



Résumé

Ce travail explore I’intégration de la yogathérapie dans les soins palliatifs hospitaliers. A
partir d’une situation clinique vécue, il interroge la pertinence, I’éthique et la faisabilité
d’introduire des pratiques corps-esprit dans I’accompagnement de la fin de vie.

En s’appuyant sur une revue de la littérature scientifique et des apports de terrain, le mémoire
9

propose un modele d’intervention fondé¢ sur le souffle, la conscience corporelle et la présence

soignante.

La création d’un projet pilote nommé ‘Hospital Yoga Trust’ constitue un levier concret pour
tester cette approche. Cette réflexion vise a humaniser davantage les soins palliatifs en y
intégrant des pratiques respectueuses de la dignité et de I’intériorité des patients.

1. - Introduction

Présentation du sujet et raisons du choix

En tant que médecin spécialisé en anesthésie-réanimation, j’ai été confronté a plusieurs reprises
aux limites des approches strictement biomédicales, notamment dans la prise en charge de la
douleur chronique et en fin de vie. Ces constats m’ont conduit a m’engager dans une démarche
de soins intégratifs, guidée par la question suivante : comment continuer a accompagner les
patients avec justesse, humanité et efficacité lorsque les outils techniques atteignent leurs
limites ?

Dans cette perspective, j’ai complété ma formation par des compétences en aromathérapie, en
hypnose médicale, en coaching en santé et bien-&tre, EFT (Emotional Freedom Technique) et
en médecine indienne ayurvédique afin d’élargir mes ressources cliniques et de répondre de
maniere plus globale aux besoins des patients. C’est dans ce contexte que la yogathérapie m’est
apparue comme une voie d’ouverture. Loin d’€tre une simple gymnastique douce, elle constitue
une approche thérapeutique globale, structurée, capable de soutenir a la fois le corps, le souffle,
le mental, les émotions et la relation au sens. Elle offre ainsi des ressources particulierement
pertinentes pour les patients en soins palliatifs, en quéte de confort mais aussi, parfois, de paix
intérieure.

Ce sujet m’interpelle aussi personnellement, en tant que soignant en chemin vers une médecine
plus consciente, plus en lien avec ’expérience vécue du patient, et non seulement avec ses
symptomes. Mais au-dela de ma pratique médicale, mon histoire personnelle nourrit également
ce choix : d’origine mauricienne et issu d’une culture hindoue, le yoga fait naturellement écho
a mes racines. Il m’a d’ailleurs accompagné a certaines étapes difficiles de ma vie, m’apportant
soutien et clarté. Cet ancrage s’est renforcé en 2023, lorsque j’ai entrepris une formation de
yogathérapeute au sein de I’Ecole internationale de yoga dans la tradition Viniyoga', héritiére
de la tradition de Krishnamacharya, T.K.V. Desikachar et Dr Kausthub Desikachar.

Ainsi, le choix de ce théme refléte une volonté profonde : proposer des pratiques de soins qui
reconnaissent la dimension existentielle de la souffrance, sans pour autant renoncer a
I’efficacité ni a I’éthique du soin.

" https://www.viniyoga.com.sg/



Hypothése de travail et problématique

Hypothése : La yogathérapie, également appelée yoga thérapeutique, est une application
contemporaine du yoga traditionnel dans une intention de soin individualisé. La yogathérapie,
intégrée de manicre adaptée et structurée, peut contribuer de maniére significative a améliorer
la qualité de vie globale des patients en soins palliatifs, en complément des approches médicales
classiques.

Problématique :

Dans quelle mesure la yogathérapie peut-elle étre intégrée de fagon pertinente, éthique et
réaliste dans les soins palliatifs hospitaliers en Belgique, et quels en sont les effets potentiels
sur I’expérience des patients en fin de vie ?

Ce travail s’articulera autour de plusieurs axes complémentaires :

1. Analyse d’une situation clinique, illustrant les enjeux humains et éthiques de la prise
en charge en soins palliatifs.

2. Réflexion théorique sur la place possible de la yogathérapie dans ce contexte, a la
lumicre des données de la littérature, de mon expérience professionnelle.

3. Propositions concretes pour une intégration progressive, adaptée et éthique de la
yogathérapie dans les structures hospitaliéres de soins palliatifs, notamment a travers le
projet "Hospital Yoga Trust".

4. Synthése personnelle sur les apports de cette démarche, ses limites et ses perspectives
pour la pratique soignante.

2. - Analyse d’une situation clinique
2.1 — Récit clinique

Madame B., 67 ans, est atteinte d’un cancer pancréatique métastatique diagnostiqué
tardivement. Elle a été transférée dans ['unité de soins palliatifs aprés une derniere
hospitalisation en oncologie, marquée par une altération rapide de son €tat général, une anorexie
persistante, une asthénie croissante et des douleurs abdominales rebelles.

Dés son arrivée, un dispositif d’analgésie controlée par le patient (PCA) a la morphine a été
instauré, assurant un soulagement partiel. L’équipe a complété par un antispasmodique
(Buscopan)en cas de coliques, et une corticothérapie légere (Dexaméthasone) a été discutée,
autant pour son effet anti-inflammatoire que pour son potentiel bénéfice orexigene. Des soins
de bouche réguliers, un accompagnement alimentaire plaisir et une hydratation 1égére venaient
soutenir ce dispositif.

Pour ses épisodes d’agitation vespérale, une benzodiazépine (Lorazépam) avait €té prescrite en
réserve, et ’équipe infirmicre veillait a créer un environnement apaisant : lumiere tamisée,
musique douce, présence bienveillante. Malgré tout cela, un fond d’angoisse sourde persistait,
se traduisant parfois par une agitation, mais plus souvent par de longs silences, le regard fixé
vers le plafond.

Sur le plan algologique, la possibilité d’un bloc ceeliaque (neurolyse du plexus solaire) avait été
évoquée en oncologie. Réalisable par voie percutanée sous contrdle radiologique, ou par voie



endoscopique écho-guidée par les gastro-entérologues, cette option est un recours reconnu dans
le cancer pancréatique douloureux, permettant parfois une réduction notable des opioides.
Toutefois, 1’altération rapide de I’état général de Mme B., sa grande fatigue et la présence de
métastases diffuses ont conduit I’équipe a estimer que le rapport bénéfice/risque d’une telle
procédure n’était plus favorable. De la méme manicre, d’autres approches interventionnelles
(pompe intrathécale, radiothérapie antalgique) n’ont pas été retenues, leur délai et leur
invasivité étant peu compatibles avec la phase trés avancée de la maladie.

Son mari était présent chaque jour, fidéle mais visiblement épuisé. L’équipe ressentait malgré
tout " que quelque chose résiste" : une forme d’inconfort plus profond, difficilement accessible
par la pharmacologie. Une oscillation entre deux mondes, un flottement existentiel.

Un matin, lors d’un temps de visite, je m’assois aupres d’elle. Aprés un long silence, elle me
demande d’une voix fragile :

« Est-ce qu’on peut faire quelque chose pour... pour que je respire autrement ? »

Cette question simple, presque inaudible, a ouvert un espace inattendu. Aprés avoir validé que
la douleur et I’anxiété avaient regu les traitements adaptés, je lui ai proposé une expérience
complémentaire : porter attention a son souffle, les mains posées doucement sur 1’abdomen.
Sans effort, sans objectif, une respiration d’accueil.

En quelques minutes, son rythme s’est ralenti, son regard s’est adouci. Ce moment, d’apparence
anecdotique, est devenu un rituel quotidien. Elle I’a nommé avec une précision touchante :
« mon rendez-vous de souffle ». Quelques jours plus tard, elle m’a confié :

« Quand on respire comme ¢a... on est moins seul. »
Au-dela du geste respiratoire, c’est la reconnaissance de sa demande existentielle qui a compté.>

Avec le recul, ce cas interroge aussi la place d’une culture palliative en amont. Si cette approche
avait été intégrée plus tot dans le parcours, peut-€tre aurait-il été possible d’anticiper certains
choix thérapeutiques, d’éviter le "rush" des dernieres semaines, et de déployer plus largement
les moyens médicaux, psychologiques et spirituels qui donnent tout son sens a
I’accompagnement en fin de vie.

2.2 — Contextualisation
Ce moment clinique souleéve plusieurs éléments complexes :

e Un symptome mal défini : ’angoisse existentielle ne trouve pas toujours une
expression corporelle claire. Elle échappe aux algorithmes de traitement.

e Des limites biomédicales : malgré les traitements antalgiques, une souffrance reste
présente, diffuse, résistante.

o Une disponibilité soignante fragile : offrir une présence pleine et continue est difficile.

2 SULLIVAN, Michael JL, RODGERS, Wendy M., et KIRSCH, Irving. Catastrophizing, depression and
expectancies for pain and emotional distress. Pain, 2001, vol. 91, no 1-2, p. 147-154.



e Un appel implicite a2 un soin “autre” : la demande de Madame B. n’est pas une
demande technique, mais une requéte sensorielle, presque spirituelle.

Cette situation témoigne de la nécessité d’outils complémentaires, capables d’agir sur des
plans autres que pharmacologiques, sans pour autant entrer dans le registre religieux ou
psychothérapeutique.

2.3 — Questionnement éthique
Cette rencontre ouvre plusieurs dilemmes ou tensions éthiques :

e Comment répondre a une souffrance existentielle sans tomber dans une posture
thérapeutique inadéquate ? Dans ce type de situation, il ne s’agit pas d’ajouter une
technique de plus, mais d’adopter une posture juste : présence, écoute et consentement
a une proposition simple, proportionnée, réversible. La respiration d’accueil ne
remplace rien : elle vient compléter un socle thérapeutique déja optimisé. L’intention
n’est pas de « soigner par le souffle », mais d’offrir un espace ou le corps peut se déposer
et ou la patiente retrouve un petit degré d’agentivité. L’équilibre éthique se joue dans la
modestie : ne pas promettre, ne pas imposer, et laisser la possibilité de ne pas entrer dans
la proposition.

e Quel est le role du soignant dans une approche corporelle douce comme le souffle
ou la posture ? Ici, il ne s’agit pas de se poser en professeur de yoga ou en thérapeute
alternatif, mais d’assumer un role modeste et clinique : proposer un geste simple,
sécuritaire, sans symbolique particuliere, compréhensible pour toute personne, quelle
que soit sa culture. Le soignant ne transmet pas une méthode, il tient un cadre. Il décrit
ce qui est proposé, rappelle que 1’on peut interrompre a tout moment, et reste attentif
aux signes de fatigue ou de malaise. Ce n’est pas 1’expertise yogique qui est en jeu, mais
la capacité de créer un espace de sécurité relationnelle.

e Quels sont les risques et les bénéfices d’introduire des pratiques issues du yoga
dans un cadre hospitalier laique ? Les bénéfices sont nombreux : accessibilité, faible
colt, absence de matériel, effet apaisant rapide, sentiment de lien et de diminution de
I’isolement. Les risques tiennent au malentendu spirituel, a la dérive de role, ou a I’'usage
d’un langage qui pourrait étre percu comme religieux.

A travers le simple geste de la respiration partagée, se joue une rencontre profondément
humaine. Elle révele un manque : I’absence d’outils intégratifs pour accompagner autrement.
Mais aussi une promesse : celle de répondre, autrement, aux besoins silencieux des patients en
fin de vie.

2.4 — Lien avec les soins palliatifs

Selon la définition de 1’Organisation Mondiale de la Santé (OMS), les soins palliatifs sont «
une approche qui améliore la qualit¢ de vie des patients et de leurs familles face aux
conséquences d’une maladie potentiellement mortelle, par la prévention et le soulagement de
la souffrance, identifiée précocement et évaluée avec précision, et le traitement de la douleur et
des autres problémes physiques, psychologiques et spirituels »°.

3 https://www.who.int/fr/news-room/fact-sheets/detail/palliative-care



Principaux Objectifs des Soins Palliatifs
1. Gestion de la Douleur et des Symptomes Physiques

« Evaluation et Traitement de la Douleur :

o Ladouleur est souvent un symptome majeur chez les patients en soins palliatifs.
Une évaluation régulicre et une gestion adéquate de la douleur sont essentielles.

o Les traitements peuvent inclure des médicaments (analgésiques, opioides), des
thérapies complémentaires (acupuncture, massages), et des techniques de
relaxation (respiration profonde, méditation).

e Gestion des Autres Symptomes :

o En plus de la douleur, les soins palliatifs gérent d'autres symptomes tels que la
nausée, la fatigue, la dyspnée (difficulté a respirer), la constipation, et les
troubles du sommeil.

o L'objectif est de minimiser les symptomes qui réduisent la qualité de vie du
patient.

2. Soutien Emotionnel et Psychologique

« Soutien Emotionnel au Patient :

o Les soins palliatifs fournissent un soutien émotionnel pour aider les patients a
faire face a la peur, a 'anxiété, a la dépression et a d'autres émotions complexes
associées a la maladie grave.

o Accompagner une personne vers sa mort prochaine, c'est accueillir ses instants
de doutes, entendre ses acces de colére et offrir une présence attentive dans les
moments heureux comme dans les moments tristes.

o Des interventions comme la thérapie de soutien, les groupes de soutien, et les
techniques de gestion du stress peuvent étre utilisées.

e Soutien aux Familles :

o Les familles des patients bénéficient également d'un soutien émotionnel et
psychologique pour les aider a faire face a la situation de leur proche.

o Cela inclut des conseils pour la gestion du deuil et du stress, ainsi que des
informations sur la maladie et les soins nécessaires.

3. Soins Spirituels

« Evaluation des Besoins Spirituels :

o Les soins palliatifs reconnaissent I'importance de la dimension spirituelle du
bien-&tre. Une évaluation des besoins spirituels est souvent réalisée pour
comprendre les croyances et les valeurs du patient.

o Thématiques abordés : la transcendance de soi, le sentiment de communion avec
les autres, la transcendance émanant d’une force extérieure a soi, la question du
sens et l'attitude face a la mort.

e Soutien Spirituel :

o Le soutien spirituel peut inclure des consultations avec des conseillers spirituels,
des aumoniers, ou des représentants religieux.

o Des pratiques comme la méditation, la priere, et d'autres rituels spirituels sont
encouragés pour aider les patients a trouver la paix et 1'acceptation.



4. Soutien Social

e Soutien aux Besoins Sociaux :

o Les soins palliatifs aident a répondre aux besoins sociaux des patients, comme
l'assistance financiére, le soutien aux activités quotidiennes, et la coordination
des soins a domicile.

o llIs travaillent souvent en collaboration avec des travailleurs sociaux et des
organisations communautaires pour assurer un soutien complet.

e Maintien des Relations et du Réseau Social :

o Encourager le maintien des relations familiales et sociales est crucial pour le
bien-étre émotionnel du patient.

o Les soins palliatifs facilitent les visites, les appels vidéo, et d'autres formes de
communication pour aider les patients a rester connectés avec leurs proches.

5. Amélioration de la Qualité de Vie

e Approche Holistique :
o Les soins palliatifs adoptent une approche holistique pour améliorer la qualité
de vie, en prenant en compte tous les aspects du bien-étre du patient.
o Cela inclut des interventions personnalisées basées sur les préférences, les
besoins et les valeurs du patient.
e Encouragement de I'Activité et de I’Autonomie :
o Autant que possible, les patients sont encouragés a rester actifs et autonomes
dans leurs activités quotidiennes.
o Les soins palliatifs offrent des thérapies physiques, des activités récréatives, et
des programmes de réadaptation pour soutenir cette autonomie a ’aide des
ergothérapeutes et kinésithérapeutes.

Dans cette perspective, les soins palliatifs modernes prennent en compte 1’ensemble de
I’expérience humaine et pas seulement la dimension biomédicale. Ils cherchent a soulager les
symptomes physiques, mais aussi & accompagner les souffrances psychologiques, sociales et
spirituelles qui marquent la fin de vie. Cette mission exige une ouverture vers des pratiques qui
ne se limitent pas au traitement pharmacologique, mais qui incluent également le corps vécu,
la présence partagée et la conscience de ’instant.

La yogathérapie ne se présente pas comme une alternative, mais comme une ressource
complémentaire. Par des pratiques simples : respiration consciente, micro-mouvements,
postures de repos, méditation guidée, elle offre au patient la possibilité d’étre acteur méme
fragilement, et au soignant un espace relationnel qui n’est plus seulement vertical, mais co-
expérientiel.

La rencontre avec Mme B. illustre cela. Loin d’étre une “méthode miracle”, I’introduction d’un
geste inspiré de la yogathérapie ; ici le ‘rituel du souffle’, a ouvert un espace inédit : un soin
incarné, accessible, laique, adaptable, et porteur d’une transformation intérieure, méme dans la
proximité de la mort. Il ne s’agissait pas d’opposer médecine et pratique corporelle, mais de les
faire dialoguer dans un méme horizon : celui d’un accompagnement global, respectueux et
profondément humain.



3.-Yoga & Yogathérapie
3.1 — Qu’est-ce que le yoga et la yogathérapie ? Origines, définitions et spécificités

Le yoga, dans son acception la plus large, est une tradition plurimillénaire qui a toujours cherché
a articuler le corps, ’esprit et la quéte de sens. N¢ sur le sous-continent indien, il s’est transmis
au fil des siécles par des textes fondateurs tels que les Vedas, les Upanishads, la Bhagavadgita
et les Yogasitra de Patafijali. Ces sources décrivent une voie intégrative, structurée autour de
pratiques physiques, respiratoires, méditatives et éthiques, organisées notamment dans
I’astanga Yoga, ou « yoga des huit branches ».

Sous I'un ou I’autre de ses aspects, le yoga a influencé et inspiré 1'élaboration d'un bon nombre
de techniques couramment utilisées dans des domaines aussi variés que la kinésiologie, la
psychothérapie, la sophrologie, I’hypnothérapie, méditation de pleine conscience etc.*

Le Yoga a toujours été un outil de santé. Il est aussi un outil spirituel, mais cet aspect est mis
de coté au profit du soin dans la Yogathérapie - dit aussi Yoga Cikitsa. Elle repose sur
I’adaptation des outils du yoga : respiration (pranayama), postures (@sana), relaxation profonde
(Savasana), méditation (dhyana), visualisations (bhavana), mantra (répétition), nyasa
(placement des mains et prise de conscience de certaines parties du corps), conscience
corporelle (pratyahdra) au contexte clinique et aux capacités du patient.

Contrairement a un cours de yoga collectif orienté vers le bien-étre général, la yogathérapie est
centrée sur une problématique de santé spécifique. Elle s’inscrit dans une démarche
collaborative entre patient et thérapeute, avec des objectifs personnalisés : soulagement de
la douleur, régulation du stress, accompagnement de la maladie chronique, soutien
psychologique, amélioration du sommeil, ou encore accompagnement en fin de vie.

D’un point de vue historique, la yogathérapie s’est structurée au croisement de deux
dynamiques :

o La transmission du yoga traditionnel indien, en particulier selon les enseignements
de T. Krishnamacharya et son fils T.K.V. Desikachar, qui ont insisté sur 1’adaptation du
yoga a la personne (viniyoga).

e L’intégration progressive dans les milieux médicaux occidentaux, a partir des
années 2000, avec I’émergence de programmes validés scientifiquement, comme le
Yoga for Cancer Care ou le Yoga Therapy in Palliative Medicine °.

Aujourd’hui, la yogathérapie est enseignée dans plusieurs €coles de formation professionnelle,
souvent réservées a des soignants, kinésithérapeutes, psychologues, ou professeurs de yoga
expérimentés.

Elle se distingue par plusieurs caractéristiques essentielles :

e Une posture thérapeutique d’écoute, centrée sur la personne et non sur la performance
physique.

4 COTE, Andréanne. Jusqu'au dernier souffle : étude phénoménologique sur l'expérience du yoga et de la
spiritualité en soins palliatifs. 2014. Theése de doctorat. Université du Québec a Montréal.
S DESHPANDE, Anjali. Yoga for palliative care. Integrative medicine research, 2018, vol. 7,no 3, p. 211-213.

10



o Une adaptabilité maximale : exercices parfois réalisés en position assise ou allongée,
avec ou sans matériel, selon 1’état de la personne.

o Une approche globale, qui considére le corps, la respiration, les émotions et le mental
comme interdépendants.

Plusieurs patients, sans avoir de connaissance du yoga, ont exprimé un apaisement, une
reconnexion au corps, ou encore une sensation de présence accrue apres des gestes simples du
yoga. Ces observations m’ont conduit & m’interroger : comment expliquer ces effets ressentis,
alors méme que les patients ne pratiquent pas le yoga au sens traditionnel ?

Cela m’a amené a revenir a la philosophie du yoga elle-méme, pour en explorer les fondements
universels. Ces notions ne nécessitent aucune adhésion religieuse ou culturelle pour étre
comprises ou expérimentées. Elles rejoignent les valeurs fondamentales des soins palliatifs
occidentaux. L’universalité du yoga réside dans le fait qu’il part de I’expérience vécue, du
souffle, du ressenti corporel, de 1’observation intérieure autrement dit, de ce que tout étre
humain peut expérimenter, indépendamment de son histoire ou de sa culture.

3.2 — Philosophie du yoga

La philosophie du yoga aborde sans détour la question de la mort et de la souffrance. Elle
constitue ainsi un outil précieux dans la préparation a la fin de vie. Son intérét est d’autant plus
grand qu’elle mobilise le corps comme point d’entrée pour accéder a des niveaux plus subtils
de conscience, alors méme que le rapport au corps représente un enjeu central dans 1I’expérience
de la maladie terminale.

Si la yogathérapie puise ses racines dans une tradition spirituelle indienne, certains de ses
principes philosophiques peuvent étre traduits dans un langage universel et neutre, sans
référence religieuse.

Parmi ces notions, plusieurs peuvent étre mobilisées :

Ahimsa (non-violence) : comprise comme une bienveillance envers soi-méme et envers les
autres, elle invite a accueillir ses limites, ses émotions et sa vulnérabilité sans jugement.

Santosa (contentement) : traduit par la recherche d’instants de satisfaction ou de paix, méme
au cceur de la maladie, il s’agit de cultiver une forme de gratitude pour les moments de répit ou
de lien.

Pranayama (souffle conscient) : propos€¢ comme une attention portée a la respiration, il devient
un outil concret pour apaiser 1’angoisse et retrouver un rythme intérieur plus serein.

Aparigraha (non-attachement) : reformulé comme un lacher-prise face a ce qui n’est plus
essentiel, ce principe aide a se recentrer sur ce qui compte encore aujourd’hui : un échange, un
geste, une présence.

Samadhi (sérénité) : évoqué non comme un état mystique, mais comme la possibilité de gotiter,
parfois fugitivement, a une paix intérieure profonde.

Atman (le soi profond) : Traditionnellement compris comme I’ame ou I’essence immuable de
I’étre, Atman peut étre lu, comme la dimension profonde de 1’identité qui demeure au-dela des

11



altérations physiques ou cognitives. Pour un patient en fin de vie, cela correspond au besoin de
rester reconnu dans sa singularité : étre appelé par son prénom ou son nom, étre regardé comme
une personne entiere, et non comme un corps malade. Dans le cas de Mme B., ce respect s’est
traduit par le simple fait de s’asseoir aupres d’elle, en dehors de toute tiche technique ou parole,
pour partager un moment de présence.

Moksa (La libération) : Dans la philosophie indienne, Moksa représente la délivrance du cycle
des souffrances et des renaissances (Samsara). Cette notion peut étre reformulée comme une
libération de la souffrance inutile. Elle rejoint I’objectif palliative de soulager la douleur,
I’angoisse et les tensions existentielles. Le ‘rituel du souffle’ instauré avec Mme B. illustre cette
dynamique : quelques minutes d’attention au souffle ont permis de réduire son agitation et
d’ouvrir un espace de paix intérieure, une forme de libération au cceur méme de la maladie.

Karma (Action et conséquence) : Le karma désigne la loi de cause a effet des actions humaines.
Il peut étre traduit par la responsabilité et I’impact de chaque geste. En soins palliatifs, cela
invite a considérer I’importance des petites attentions : une parole douce, un geste lent, un
regard soutenant. Ces micro-actions, bien que discretes, produisent des effets concrets sur le
vécu du patient et de sa famille. Ainsi, le fait de proposer 8 Mme B. un exercice respiratoire
simple n’était pas anodin : il a modifié son rapport au moment présent et a allégé son sentiment
de solitude.

Dharma (Le chemin de vie) : Traditionnellement, le dharma renvoie au devoir moral et social.
Il peut étre compris comme la fidélité a ses valeurs profondes. En fin de vie, cela signifie
permettre a chacun d’achever son parcours en cohérence avec ce qui lui importe encore : dire
adieu a un proche, transmettre un message, accomplir un rituel simple, préserver une relation
essentielle. Pour Mme B., son ‘rendez-vous de souffle’ est devenu une maniére de rester alignée
avec une valeur intime : chercher a habiter pleinement 1’instant, méme dans la fragilité.

Ces reperes rejoignent les objectifs fondamentaux des soins palliatifs : accompagner la personne
au-dela de la seule dimension biologique, préserver sa dignité et lui offrir un espace de sens.
Leur usage doit rester optionnel, proportionné et respectueux : le soignant n’enseigne pas une
philosophie, mais propose, a travers le souffle ou la posture, une ouverture a une expérience de
présence qui peut résonner avec les besoins intérieurs du patient.

Toutefois, il arrive que certains patients expriment spontanément des questionnements
spirituels ou fassent référence a des traditions philosophiques et religieuses spécifiques. Dans
ces cas, le role du soignant peut étre de reconnaitre et accueillir ces références, afin de
soutenir la personne dans sa recherche de sens.

Ainsi, pour certains patients qui se sentent en affinité avec la pensée indienne/ musulmane/
bouddhiste, la perspective yogique peut constituer un appui. La vision de la mort comme
transition plutdt que comme fin absolue, les notions de karma (conséquence des actions) et
de Moksa (libération ultime) peuvent étre vécues comme des ressources intérieures apaisantes.
Cette représentation de la vie et de la mort dans un cycle plus vaste favorise parfois une
acceptation plus sereine de la finitude, en donnant une continuité symbolique et existentielle
a I’expérience de mourir.

Un exemple clinique peut illustrer cette ouverture. Un patient atteint d’un cancer avance,

d’origine indienne, partageait avec 1’équipe : « Je crois que ce n’est pas la fin, je vais revenir
autrement. » Plutdt que de corriger ou de taire ce propos, le soignant a choisi de I’accueillir :

12



« C’est une pensée qui vous apaise ? » Cette simple reconnaissance a permis au patient de
développer sa propre narration spirituelle, réduisant son angoisse de la peur de la mort et
renforcant sa sérénité. Dans ce cas, le soignant n’a pas introduit une croyance nouvelle, mais a
honoré celle qui existait déja et qui constituait pour le patient une source de force intérieure.

Ainsi, I’ouverture a la philosophie indienne ne se congoit pas comme un enseignement, mais
comme une posture d’écoute active. Le soignant accompagne a partir des mots du patient, en
reconnaissant la 1égitimité de ce qui, pour lui, donne sens et apaise son angoisse.

3.3 - Comparaison internationale : Inde et Occident

L’intégration du yoga en soins palliatifs refléte des contextes culturels tres différents.

En Inde, le yoga et la spiritualité sont intimement liés a la vie quotidienne. Ils font partie d’un
horizon partagé, ou la maladie et la mort sont accompagnées par des pratiques corporelles,
respiratoires et méditatives qui soutiennent la personne jusque dans ses derniers instants. Les
références au karma ou au Moksa, par exemple, ne sont pas percues comme des ajouts exotiques
mais comme des évidences culturelles. Dans ce cadre, il est naturel qu’un patient en fin de vie
pratique une respiration consciente, recoive la visite d un conseiller spirituel ou bénéficie d’une
séance de yoga doux a domicile.

En Occident, le contexte est tout autre. Le yoga y a gagné en popularité au cours des dernicres
décennies, mais son intégration dans les soins reste plus récente et s’appuie essentiellement sur
les données scientifiques qui en démontrent les effets sur la douleur, 1’anxiété ou la qualité de
vie.

Malgré ces différences, les deux approches poursuivent le méme objectif : soulager la
souffrance et préserver la dignité de la personne. Les techniques utilisées sont similaires :
respiration, postures adaptées, méditation, mais leur justification differe : enracinement culturel
et spirituel en Inde # validation scientifique et adaptation laique en Occident.

Cette comparaison met en lumicre un point essentiel pour le contexte belge : I’intégration de la
yogathérapie en soins palliatifs ne peut pas s’appuyer sur une tradition culturelle partagée, mais
doit trouver sa légitimité dans un langage universel, neutre et validé par la recherche.

3.4 — Yoga et médecine intégrative : une convergence en soins palliatifs

La médecine intégrative est une approche de la santé qui associe les traitements médicaux
conventionnels aux thérapies complémentaires fondées sur des preuves, dans une perspective
centrée sur la personne. Elle ne rejette pas les avancées biomédicales, mais cherche a les
enrichir par une compréhension globale de I’étre humain, incluant ses dimensions physique,
émotionnelle, mentale, sociale et spirituelle.

Dans ce cadre, le yoga et par extension, la yogathérapie est de plus en plus reconnue comme
une intervention complémentaire valide, notamment dans les domaines de la douleur
chronique, de I’oncologie, de la santé mentale et des soins palliatifs.

13



Les convergences entre yoga et médecine intégrative sont nombreuses :

e Vision globale du patient : Le yoga envisage I’humain comme une entité
multidimensionnelle (paficamaya en sanskrit), faite de couches interreliées : corps
physique, énergie vitale, mental, intellect et conscience profonde. Cette vision rejoint
I’approche palliative, qui considere le patient dans sa souffrance totale de Dame Cicely
Saunders.

o Partenariat thérapeutique : Le yoga valorise 1’autonomie et I’engagement actif du
patient. Cette responsabilisation douce est cohérente avec les soins palliatifs, ou le
patient reste acteur de ses choix jusqu’au bout.

e Outils accessibles et non invasifs : Respiration, attention, mouvements doux, ancrage
sensoriel : les outils du yoga sont peu coliteux, facilement transposables, et peuvent étre
transmis de maniére simple au lit du patient, sans effets secondaires.

e Soutien a I’équipe soignante : La yogathérapie ne bénéficie pas uniquement aux
patients. De plus en plus d’établissements hospitaliers intégrent des pratiques de pleine
conscience et de yoga pour prévenir le burn-out des soignants. En soins palliatifs, ou la
charge émotionnelle est intense, ces ressources peuvent renforcer la résilience et la
qualité de présence des professionnels.

Par ailleurs, plusieurs institutions de référence dans le monde (Memorial Sloan Kettering
Cancer Center, MD Anderson Cancer Center, Mount Sinai Hospital...) ont intégré la
yogathérapie a leurs protocoles de soins intégratifs. Les patients en phase terminale y
bénéficient, sur prescription médicale, de séances de yoga adaptées, encadrées par des
thérapeutes certifiés.

Dans le contexte belge, I'intégration est encore balbutiante, mais des signaux positifs émergent :
certains hopitaux proposent déja des ateliers de méditation ou de pleine conscience, des cours
de yoga collectif pour le personnel et des débats sur I'humanisation des soins ouvrant la voie a
une reconnaissance plus large des approches complémentaires.

Ainsi, la rencontre entre yogathérapie et soins palliatifs n’est pas une juxtaposition de pratiques,
mais une rencontre naturelle entre deux démarches centrées sur la compassion, la présence et
la dignite.

Les soins palliatifs ne visent pas a guérir, mais a soulager, accompagner et donner du sens a
I’expérience de la fin de vie. Leur approche se veut pluridisciplinaire, intégrative et humaine,
en tenant compte du vécu du patient dans toutes ses dimensions : biologique, psychologique,
sociale, existentielle et spirituelle.

Cette philosophie rejoint profondément celle du yoga, qui vise également I’apaisement de la
souffrance intérieure, I’ajustement a ’'impermanence et la réconciliation avec soi-méme.

3.5 — Revue de la littérature scientifique : douleur, anxiété, sommeil, spiritualité

L’¢évaluation des effets du yoga thérapeutique dans un contexte médical et plus spécifiquement
en soins palliatifs s’est considérablement développée depuis les deux derniéres décennies.

14



Plusieurs ¢études, revues systématiques et publications cliniques ont tenté de quantifier et de
qualifier I’impact du yoga sur des variables telles que la douleur, 1’anxiété, le sommeil ou la
qualité de vie. Les références complétes de ces études sont reprises en annexe 1 (bibliographie)
afin d’alléger la lecture du texte principal.

Douleur

La douleur est une des premiéres indications explorées dans les études sur la yogathérapie. Dans
une méta-analyse conduite par Cramer et al. (2013), portant sur 16 essais controlés randomisés,
les auteurs concluent que le yoga réduit significativement la douleur pergue chez les patients
souffrant de douleurs chroniques, en particulier dorsales et musculosquelettiques.

Les mécanismes proposés incluent :

e Une meilleure conscience corporelle permettant d’anticiper ou de relacher les tensions.

e Lamodulation du systéme nerveux autonome (activation du parasympathique).

e La diminution de I’inflammation via des effets sur 1’axe hypothalamo-hypophyso-
surrénalien.

o En somme, la yogathérapie peut moduler la perception de la douleur chronique via des
mécanismes neurophysiologiques (activation des circuits du contrdle attentionnel,
inhibition des voies nociceptives, diminution de 1’activité du systéme limbique).

En soins palliatifs, méme si la littérature est plus limitée, plusieurs études de cas (Danura et al.,
2016 ; Rangaswamy et al., 2020) rapportent une diminution de I’intensité et de la souffrance
liée a la douleur, notamment grace a des pratiques respiratoires et de relaxation profonde.

Anxiété et détresse émotionnelle

L’anxiété en fin de vie est souvent multifactorielle : peur de la douleur, de I’inconnu, sentiment
de perte de contrdle, solitude... Des essais cliniques (Sharma et al., 2012 ; Telles et al., 2010)
montrent que les pratiques de respiration lente et de méditation guidée diminuent
significativement les scores d’anxiété chez les patients atteints de cancer.

Une étude pilote réalisée au Mount Sinai Hospital (New York) auprés de patients en phase
terminale ayant recu 1 s€éance de yoga thérapeutique par semaine pendant 4 semaines rapporte:

e Une diminution moyenne de 30 % de 1’anxiété mesurée par le GAD-7.
e Un sentiment accru de présence a soi et dignité, et de sérénité intérieure exprimé
qualitativement.

Sommeil et repos

Le yoganidra, ou "sommeil yogique", est une technique de relaxation guidée utilisée dans
plusieurs protocoles de yogathérapie. Une étude de Zhou et al. (2018), réalisée aupres de
patients sous chimiothérapie, montre que le yoganidra améliore la qualité du sommeil, réduit la
latence d’endormissement et diminue les réveils nocturnes.

Dans le contexte palliatif, ces effets sont particulierement pertinents, car le sommeil est souvent

perturbé par la douleur, 1’anxiété ou la prise médicamenteuse. Les séances de relaxation peuvent

15



étre proposées méme a des patients alités, sous sédation légere, avec un effet percu
d’apaisement général.

Spiritualité et qualité de vie globale

La modification de I’image corporelle, la perte progressive de I’autonomie, le bouleversement
identitaire, la peur de I’inconnu, les multiples questions qui font surface et qui demeurent
souvent sans réponse, la perte de la capacité de travailler de méme que les répercussions
financieres qui en découlent, contribuent a la détresse du patient et de son entourage. (Vinay et
al., 2011) La traversée entamée par le patient a partir du moment ou il regoit la nouvelle du
diagnostic de maladie incurable et durant tout le parcours qui le conduira jusqu’a sa fin
prochaine, peut I’amener a chercher un sens a cette épreuve. Toutefois, une quéte de sens qui
demeure sans issue pourrait générer une souffrance d 'ordre spirituel chez certaines personnes.

La fin de vie s’accompagne fréquemment d’un questionnement existentiel

« Pourquoi moi ? », « Qu’est-ce que je laisse derriere ? », « Qu’y a-t-il apres ? ». Plusieurs
¢tudes (Puchalski et al., 2014 ; Biissing et al., 2012) ont exploré les effets du yoga sur la
dimension spirituelle du vécu, définie ici non comme religieuse, mais comme un sentiment de
connexion, de sens ou de transcendance.

Les patients ayant pratiqué régulierement la respiration consciente, des visualisations guidées
ou des méditations orientées sur la gratitude ou la paix intérieure témoignent d’une diminution
de la détresse existentielle, d’une acceptation accrue de leur état, et d’'un sentiment de
réconciliation.

Limites méthodologiques de la recherche actuelle
Il est important de noter que :

o La plupart des études sont de petite taille, souvent sans groupe controle.
o Il existe une hétérogénéité importante des protocoles de yoga utilisés.
o Les effets mesurés sont souvent auto-déclarés, avec un biais de désirabilité sociale.

L’évaluation de DI’efficacité des traitements et soins holistiques demeure en outre un enjeu
méthodologique majeur. Ces approches s’intégrent difficilement dans le cadre strict des
essais cliniques randomisés, qui exigent un controle rigoureux des variables et une mesure
a ’aveugle. Or, la réalité¢ des soins palliatifs est marquée par une grande complexité, et les
effets des interventions complémentaires releévent souvent de mécanismes synergiques,
difficilement réductibles a une causalit¢ unique. Leur impact se manifeste parfois de manicre
progressive, qualitative ou contextuelle, a travers les perceptions, le ressenti et I’expérience
singuliere des patients.

Dés lors, les preuves d’efficacité disponibles dans la littérature restent limitées, et de
nombreuses publications rapportent des résultats contrastés ou non concluants. Cette situation
ne traduit pas nécessairement une absence d’efficacité, mais souligne plutét la difficulté
d’appliquer aux approches holistiques les outils classiques de la recherche biomédicale.

Cependant, les résultats convergent de plus en plus vers une reconnaissance croissante du yoga
thérapeutique comme intervention douce, pertinente, bien tolérée, et potentiellement
transformative pour les patients en fin de vie. Cette tendance est également confirmée par les

16



données du terrain : un sondage réalis¢ dans neuf maisons de soins palliatifs en Colombie-
Britannique a montré que 81 % des personnes interrogées souhaitaient avoir acces a des
thérapies complémentaires au sein méme de 1’établissement (Rahim-Jamal et al., 2011). Dans
la méme perspective, la Société d’oncologie intégrative a publié en 2009 des lignes directrices
encourageant I’intégration des approches complémentaires dans le champ de 1’oncologie (Deng
et al., 2009).°

Ces données scientifiques renforcent la pertinence de ma démarche et de mon hypothése de
recherche.

3.6 — La souffrance globale et le role des approches corps-esprit

L’un des fondements des soins palliatifs est la notion de souffrance globale,” introduite par
Dame Cicely Saunders, pionni¢re du Mouvement des Hospices. Elle désigne une souffrance
qui dépasse le plan physique et englobe les dimensions psychologiques, sociales, existentielles
et spirituelles du vécu du patient. Cette souffrance est souvent difficile a objectiver, mais elle
s’exprime par des signes de désespoir, de repli, d’angoisse ou de perte de repéres.

Un langage au-dela des mots

Les patients en fin de vie ne disposent pas toujours des mots pour exprimer cette souffrance. Le
langage verbal atteint ses limites face a 1’indicible. Or, le corps devient alors un lieu de
résonance de cette détresse: tensions musculaires, respiration courte, agitation nocturne,
raideur, fatigue inexpliquée.

Les approches dites corps-esprit, dont fait partie la yogathérapie, offrent une réponse précieuse
a ce niveau. Elles permettent :

1. D’accéder a la souffrance par le biais du corps, sans nécessairement la verbaliser.

2. De restaurer un lien doux avec le corps, souvent vécu comme objet de douleur ou de
défaillance.

3. De créer un espace intérieur de calme et de sécurité, méme dans des situations
extrémes.

Le yoga, dans son essence, n’est pas qu’un enchainement de postures. C’est une pratique de
conscience, de lien a soi et au monde. Trois éléments apparaissent essentiels en contexte
palliatif :

e Le souffle : ancrage vivant, disponible, toujours présent. Il devient un support
d’apaisement, d’acceptation, et méme parfois de transcendance.

e La posture : adaptée, respectueuse, elle donne au patient un sentiment de verticalité
intérieure, méme en position allongée.

e La présence : dans le cadre thérapeutique, 1’écoute silencieuse du soignant devient en
soi un outil de soin.

S BERNATCHEZ, Marie Solange, COLLIN, Johanne, GAGNON, Pierre, ef al. La gestion des symptdmes en
soins palliatifs au-dela de la médication. Cahiers francophones de soins palliatifs, 2015, vol. 15, no 2, p. 33-51.
7 CLARK, David. Total pain', disciplinary power and the body in the work of Cicely Saunders, 1958—

1967. Social science & medicine, 1999, vol. 49, no 6, p. 727-736.

17



Dans ce sens, le souffle, la posture, 1’attention consciente ne sont pas des techniques en soi,
mais des portes d’accés a une présence plus profonde, une manicre d’habiter ce qui est, sans
lutte.

La reconquéte du corps vécu

En soins palliatifs, le corps du patient est souvent manipulé¢, médicalisé, perfusé. La
yogathérapie invite a une reconnexion sensible : poser les mains sur le ventre, ressentir le
mouvement du souffle, mobiliser doucement les doigts ou les pieds, sans objectif de
performance. Cette reconquéte du corps vécu peut redonner au patient un sentiment d’existence
pleine, méme fugace.

Un patient ayant bénéficié d’une séance de respiration guidée déclarait :
« Je ne peux plus marcher... mais j’ai senti que j’étais encore 1a, vraiment. »
Une maniére d’habiter I’instant

Les pratiques de pleine conscience et de méditation inspirées du yoga permettent aussi de
ramener le patient & I’instant présent, ce qui constitue un remede puissant contre 1’angoisse
anticipatoire. En focalisant 1’attention sur une sensation corporelle, un son, une image
intérieure, le mental se libére temporairement du flot de pensées ruminantes.

Cette capacité a étre 1a, dans ’ici et maintenant, est précieuse a la fois pour le patient, pour
ses proches, et pour les soignants. Elle crée un climat de sécurité émotionnelle, de confiance,
de simplicité.

3.7 — Limites, précautions et critiques de I’usage du yoga en soins palliatifs

Si la yogathérapie présente un potentiel d’accompagnement réel et porteur en soins palliatifs, il
est essentiel d’aborder ses limites et les précautions nécessaires a son usage clinique, pour
éviter les dérives, les malentendus ou les effets contre-productifs.

1. Risques de projections culturelles ou spirituelles inadaptées

Bien que le yoga soit aujourd’hui largement occidentalisé, il reste associé a des traditions
philosophiques orientales (hindouisme, bouddhisme). Cela peut générer des malentendus, des
résistances ou des inqui¢tudes chez certains patients, familles ou professionnels, notamment
dans des contextes hospitaliers laics ou multiculturels.

Précaution : Il est impératif de présenter la yogathérapie comme une approche laique,
thérapeutique et adaptée, dénuée de toute connotation religieuse. Elle doit étre proposée dans
un langage neutre, centré sur le corps et le souffle, sans symbolique ni discours ésotérique.

2. Risques d’instrumentalisation ou de récupération commerciale
Le développement rapide du yoga dans les pays occidentaux a entrainé 1’émergence d’une
industrie parfois éloignée de 1’éthique du soin : promesses de guérison, certifications douteuses,
marketing agressif...Ces dérives jettent le discrédit sur les démarches sérieuses et

médicalement encadrées.

18



Précaution : Se référer exclusivement a des praticiens formés a la yogathérapie dans un
cadre professionnel de santé (ex : formation post-graduée pour soignants), travaillant en lien
avec les équipes médicales, avec une supervision €thique et une tragabilité des interventions.

3. Limites cliniques et indications restreintes

Tous les patients en soins palliatifs ne sont pas candidats a une intervention de type
yogathérapie. Certains peuvent étre trop affaiblis, désorientés, douloureux ou simplement non
réceptifs. L’effort de “faire quelque chose” peut devenir une source de stress si mal adapté.

Précaution : La yogathérapie doit toujours étre proposée comme une possibilité et non une
obligation. Elle nécessite une évaluation clinique préalable, et doit étre interrompue si elle
génere de I’inconfort ou de la fatigue.

4. Manque de formation ou d’intégration dans les équipes

Le succes d’une telle approche repose sur sa reconnaissance au sein de 1’équipe
interdisciplinaire. Si elle est pratiquée en marge, ou sans communication avec les soignants,
elle risque de rester isolée, voire d’étre rejetée.

Précaution : Intégrer la yogathérapie dans le projet thérapeutique de I’équipe, avec des
temps de concertation, de formation croisée et de retour d’expérience. Cela favorise 1’adhésion
et I’ancrage institutionnel.

5. Données scientifiques encore limitées

Bien que prometteuses, les recherches actuelles sur la yogathérapie en soins palliatifs manquent
encore de rigueur méthodologique et d’ampleur statistique. Les publications sont souvent issues
de petits échantillons ou de revues peu référencées.

Précaution : Utiliser la yogathérapie de fagon complémentaire, sans jamais 1’opposer ou la
substituer aux soins médicaux conventionnels. Elle doit étre considérée comme un soin de
soutien, non curatif, dont les effets sont souvent qualitatifs, subtils, mais puissants dans leur
humanité.

3.8 — Synthése : cadre éthique d’une yogathérapie en contexte palliatif
La mise en ceuvre d’une approche comme la yogathérapie en soins palliatifs ne peut se faire
sans une réflexion éthique approfondie, a la hauteur de la vulnérabilité des patients et de la
complexité des situations.

v Respect de ’autonomie du patient
Toute proposition thérapeutique, et a fortiori toute pratique corporelle, doit étre présentée dans
le respect total de la liberté du patient. En soins palliatifs, cette autonomie est parfois fragile,

fluctuante. Il est donc essentiel de s’assurer du consentement é€clairé et réversible, sans pression,
sans attente implicite.

19



Le réle du soignant n’est pas de convaincre, mais de proposer, d’écouter, d’ajuster, dans une
logique de co-construction. L’important n’est pas la pratique elle-méme, mais ce qu’elle permet
au patient de (re)trouver en lui-méme.

v' Bienfaisance et non-malfaisance

Le principe éthique de non-malfaisance impose de s’assurer que la yogathérapie ne devienne
pas une charge, un effort inutile ou une source de culpabilité. Elle doit s’adapter a I’état du
patient, étre modulée ou suspendue en fonction de ses réactions. La bienfaisance, quant a elle,
suppose que chaque geste posé soit orienté vers le soulagement, la paix, la dignité.

Dans certains cas, un simple accompagnement respiratoire silencieux peut avoir plus
d’impact qu’un protocole complexe. C’est I’intention du soin qui prime sur la technique.

v’ Justice et équité d’acces

Une démarche éthique implique également une équité d’accés a ces soins de soutien. Si la
yogathérapie devient un privilege réservé a quelques patients, elle risque de creuser des
inégalités dans 1’accompagnement. Il convient donc de penser son intégration au niveau
institutionnel, avec des formations ouvertes, un soutien administratif, et une inscription claire
dans I’offre de soins.

v Neutralité spirituelle

Il ne s’agit pas de transmettre une croyance, mais d’ouvrir un espace d’intériorité universel,
accessible a chacun, quelle que soit sa culture ou sa foi, a I’image du travail réalisé par Jon
Kabat-Zinn ®, qui a su rendre la méditation de pleine conscience accessible dans un cadre laique
et scientifique.

Ainsi pensée, la yogathérapie peut devenir une médecine de la conscience, discrete, douce,
mais profondément transformatrice. En fin de vie, 1a ou les mots se taisent et ou les gestes
comptent plus que les discours, elle offre une forme de présence soignante incarnée, au service
du vivant jusque dans I’ultime passage.

4 — Proposition d’intégration concrete de la yogathérapie en soins palliatifs

Lors de mon stage et de ma pratique en soins palliatifs, j’ai observé a plusieurs reprises un
décalage entre :

o larichesse des besoins exprimés par les patients (calme intérieur, soulagement corporel
doux, besoin de respiration ou de silence),
o et la pauvreté relative des ressources non médicamenteuses disponibles a 1’hopital.

La souffrance globale, bien identifiée par les soignants, est parfois laissée sans réponse
spécifique. La parole ne suffit pas toujours, les traitements médicamenteux ne calment pas tout,

8 Jon Kabat-Zinn, Full Catastrophe Living: Using the Wisdom of Your Body and Mind to Face Stress, Pain, and
Iliness, revised edition, New York: Bantam Books, 2013.

20



et I’écoute active, aussi essentielle soit-elle, demande a étre soutenue par des gestes concrets,
simples, intégrés au quotidien.

C’est dans ce contexte qu’émerge la proposition d’un protocole de yogathérapie adaptée aux
soins palliatifs, a la fois clinique, éthique, et réaliste.

Le projet que je propose vise a répondre a quatre objectifs prioritaires :

1.

[98)

Soulager les manifestations corporelles et émotionnelles de la souffrance (tensions,
anxiété, agitation, insomnie, sensation d’étouffement).

Offrir un espace d’écoute corporelle et de présence a soi, méme dans la vulnérabilité.
Soutenir la qualité relationnelle entre patient, soignants et proches, en renforcant
un climat de calme et de sécurité intérieure.

Proposer une démarche structurée et évaluable, intégrée dans [’équipe et
respectueuse du cadre hospitalier.

Afin de porter ce projet au niveau institutionnel, j’ai intention de fonder en 2026 I’ASBL
‘Hospital Yoga Trust’, basée a Bruxelles.

HOSPITAL
YOGA TRUST

Elle a pour mission de :

Développer des protocoles cliniques de yogathérapie adaptés a différents contextes
hospitaliers.

Former les soignants a des micro-pratiques corps-souffle, simples et transférables.
Créer une base de données cliniques permettant d’évaluer I’impact de ces pratiques
(qualité de vie, symptomes, satisfaction des patients).

Construire un réseau de thérapeutes certifiés en yogathérapie hospitaliere.

4.1- Exemple de protocole simple (adaptable au lit du patient)

Durée : 20 a 30 minutes
Fréquence : 1 a 2 fois/semaine selon tolérance et demande
Lieu : en chambre, avec accord du patient et de I’équipe

21



Etape Contenu

Accueil Présence silencieuse, respiration naturelle

. Respiration abdominale douce, guidée (£ 5
Respiration min)

e Mouvements des doigts, poignets, pieds
Mobilisation douce ) ] £'S, polg P
(assis ou couché)

Visualisation ou ~ M¢éditation de I’arbre, du souffle, ou

méditation évocation de souvenirs apaisants
Moment d’intégration silencieuse, puis
Cloture parole libre (phrase de gratitude ou

d’ancrage)

Exemple : Respiration consciente et méditation d’apaisement

Durée : 30—40 minutes

Objectif

Créer un climat de sécurité
et de lenteur

Diminuer I’anxiété, réguler
le rythme cardiaque

Réveiller doucement le
corps sans effort

Favoriser la détente
mentale et I’ancrage

Renforcer le sentiment
d’unité et de dignité

Objectif : réduction du stress, apaisement émotionnel, création d’un espace intérieur de

calme.

1. Introduction et respiration consciente (5 min)

Assis confortablement, le patient est invité a prendre quelques respirations profondes,

en inspirant par le nez et en expirant par la bouche.

Instruction : « Concentrez-vous sur votre respiration et laissez vos pensées s’apaiser.»

2. Texte inspirant (5-10 min)

Lecture d’un court texte universel, non religieux : une phrase de poésie, de philosophie
ou de littérature qui évoque la paix intérieure, la continuité de la vie ou I’apaisement.
Exemple possible : « Quand on respire calmement, c’est un peu de paix que [’on

invite en soi. »
3. Réflexion et méditation guidée (10 min)

Le patient est invité a réfléchir silencieusement sur le texte lu.
Instruction : « Fermez les yeux, laissez ces mots résonner en vous, et accueillez le

sentiment de sérénité qu’ils apportent. »
4. Postures douces (10—15 min)

o Ktirement latéral doux : assis, lever le bras droit et incliner 1égérement le

buste sur le c6té gauche, puis inverser.

¢ Rotation douce du tronc : assis, mains posées sur les genoux, tourner

lentement le buste a droite puis a gauche

Ces mouvements sont faits sans effort, avec attention a la respiration.

5. Relaxation finale (5—10 min)

Assis confortablement, yeux fermés, invitation a relacher tout le corps.
Instruction : « Concentrez-vous sur le souffle et laissez venir un sentiment de paix

intérieure. »

22



Exemple : Yoga de la stabilité et du lacher-prise

Durée : 30-40 minutes
Objectif : soutenir la stabilité émotionnelle, encourager le lacher-prise, cultiver la paix
intérieure.

1. Introduction et respiration consciente (5 min)
Assis ou allongg, respiration abdominale lente et réguliére.
Instruction : « Inspirez doucement... expirez longuement... laissez les tensions se
relacher. »
2. Phrase de réflexion (5-10 min)
Lecture d’une maxime simple, universelle et laique, par exemple :
« Comme une montagne reste immobile face aux vents, je peux trouver en moi un
espace de stabilité. »
3. Meéditation guidée (10 min)
Invitation a répéter intérieurement une formule simple et neutre.
Exemple : « Je suis calme. Je suis en paix. »
4. Postures douces (10—15 min)

e Posture de ’enfant (adaptée avec coussins) : s’incliner 1égérement en avant
pour relacher le dos.

e Posture de la montagne (debout ou assis) : sentir la verticalité et la stabilité
du corps

L’accent est mis sur le ressenti de stabilité et de calme.

5. Relaxation finale (5-10 min)
Allongé ou assis, yeux fermés, corps relaché.
Instruction : « Laissez le souffle revenir naturellement... Accueillez une sensation de
paix et de sécurité intérieure. »

Au-dela des techniques et des approches théoriques, la véritable valeur de I’intégration du yoga
en soins palliatifs réside dans la capacit¢ a adapter chaque proposition a la singularité du
patient. Les besoins en fin de vie sont profondément individuels : ils dépendent de I’histoire,
des croyances, des capacités physiques et des valeurs propres a chacun.

La personnalisation commence par une évaluation holistique : il ne s’agit pas seulement de
mesurer les symptomes physiques, mais aussi de prendre en compte les dimensions
psychologiques, sociales et spirituelles. Des conversations ouvertes avec le patient et ses
proches permettent d’identifier leurs attentes, leurs limites, et leur rapport éventuel a des
pratiques corporelles ou méditatives.

Le respect des croyances et des valeurs est central. Pour certains, un simple exercice respiratoire
peut suffire ; pour d’autres, une méditation guidée peut avoir du sens. L’autonomie et le
consentement doivent toujours primer.

L’adaptation concerne également les pratiques elles-mémes. Les postures sont ajustées aux

capacités physiques, la durée des séances est modulée selon 1’état de fatigue, et la progression
reste flexible. La sécurité et le confort priment sur toute recherche de performance.

23



Enfin, la personnalisation suppose un suivi continu. Les besoins évoluent au fil du temps, et
I’accompagnement doit rester réactif, ajusté, ouvert au feedback du patient et de sa famille.

En définitive, cette approche centrée sur la personne renforce non seulement la qualité de vie,
mais aussi la relation de confiance et de respect entre soignants et patients. Elle traduit 1’esprit
méme des soins palliatifs : offrir un soin véritablement humain, qui prend en compte la globalité
de I’expérience vécue.

Le déploiement peut se faire en plusieurs étapes :

1.
2.

3.
4.

Phase pilote dans une unité (3 a 6 mois).

Evaluation qualitative et quantitative (questionnaires patients, entretiens équipe,
indicateurs de confort).

Extension progressive a d’autres unités ou institutions.

Recherche clinique sur I’impact (en partenariat universitaire).

4.2— Intégration dans la culture soignante : freins, leviers et sensibilisation

> Freins observés dans le milieu hospitalier :

Malgré la bienveillance générale des équipes soignantes en soins palliatifs, certains
obstacles a I’intégration de la yogathérapie sont récurrents :

Scepticisme scientifique : Certains professionnels associent encore le yoga a une
pratique non fondée, ésotérique ou "non médicale".
Méconnaissance des modalités concrétes : Peu de soignants savent qu’il existe une
forme de yoga "au lit du patient", sans effort, sans matériel.

b b
Peu de repéres institutionnels : L.’absence de cadre officiel ou de soutien administratif
peut freiner I’initiative.

> Leviers d’acceptation et de transformation :

A Dinverse, plusieurs facteurs facilitent I’intégration :

Une approche par la preuve et par ’expérience : Lorsque les soignants assistent a
une séance ou recueillent les retours patients, leur regard change souvent.

Le besoin de ressources pour la qualité relationnelle : De nombreux soignants
expriment le manque d’outils pour gérer I’angoisse ou créer du lien autrement.
L’inscription dans un projet d’équipe : L’intégration est mieux acceptée quand elle
est discutée collectivement et construite avec les référents de 1’unité.

La simplicité et ’humilité de I’approche : Une yogathérapie respectueuse, discréte,
au service du soin, est souvent bien accueillie.

> Actions de sensibilisation proposées :

Organisation d’ateliers de découverte du souffle et de la présence, réservés aux
soignants, durant les pauses ou les réunions d’équipe.

Présentation du projet dans des Groupes Locaux d’Evaluation Médicale (GLEM) ou
lors de journées institutionnelles.

24



e Intégration d’'un module d’introduction a la yogathérapie dans les formations
continues hospitaliéres.

o Diffusion d’un guide simple/ Flyer : “Yogathérapie en soins palliatifs : 10 idées recues
— 10 gestes possibles” (voir annexe 2)

A terme, le projet pourrait aboutir a la création d’un modéle belge d’intégration de la
yogathérapie dans les soins palliatifs, fond¢ sur trois piliers :

1. Formation continue et certification de professionnels de santé, avec une approche
rigoureuse, laique et adaptée aux réalités hospitalicres.

2. Création de postes de thérapeutes intégratifs dans les institutions.

3. Recherche action participative, en lien avec les universités, pour évaluer
scientifiquement les effets des interventions proposées.

5 — Conclusion

Ce travail m’a conduit a croiser deux mondes qui, de prime abord, semblent éloignés : celui
de la médecine hospitaliére, structurée, scientifique, orientée vers le soin curatif'; et celui du
yoga thérapeutique, issu de traditions philosophiques orientales, mais de plus en plus utilisé
dans une visée d’accompagnement. Leur point de rencontre s’est révélé étre I’humain
souffrant, dans toute sa complexité.

En tant que médecin anesthésiste et algologue (spécialiste de la douleur), il m’a semblé naturel
de consacrer mon travail de fin d’études a la thématique de la gestion de la douleur. J’avais
initialement choisi d’explorer « Le role des cannabinoides dans 1’optimisation de la prise en
charge de la douleur en soins palliatifs ».

C’est pourtant la situation clinique de Madame B., a la fois simple et profondément marquante,
qui a ouvert une nouvelle voie de réflexion. Elle m’a amené a questionner non seulement les
approches médicamenteuses, mais aussi la place que pourraient occuper des méthodes
intégratives comme la yogathérapie dans 1’accompagnement en soins palliatifs.

Face a la souffrance existentielle, a I’angoisse et a la perte de reperes, j’ai ressenti la nécessité
de rechercher des outils thérapeutiques capables de soutenir non seulement le corps, mais
¢galement 1’ame, tout en respectant le cadre hospitalier, 1’éthique soignante et les réalités de
terrain.

A travers I’analyse d’une situation clinique vécue, I’étude de la littérature scientifique, I’examen
des enjeux éthiques et la formulation d’un projet d’intégration institutionnelle, j’ai pu mettre en
évidence le potentiel réel encore largement sous-exploité de la yogathérapie en contexte
palliatif. La yogathérapie ne se substitue a aucun soin conventionnel. Elle n’est ni magique, ni
miraculeuse. Mais elle peut :

o Compléter un traitement antalgique en apaisant le vécu corporel du patient.

e Soutenir la régulation émotionnelle face a I’angoisse existentielle.

e Restaurer une relation apaisée au corps, souvent vécu comme douloureux ou
médicalisé.

e Créer un espace d’écoute silencieuse, de présence partagée, sans attente ni solution.

25



Elle agit a un niveau subtil mais essentiel, souvent difficile a mesurer, mais palpable dans la
qualité du lien soignant-soigné, dans les silences habités, dans les souffles retrouvés. C’est une
philosophie de soin, fondée sur 1’écoute, la lenteur, I’ajustement a ce qui est et donc
profondément compatible avec 1’esprit des soins palliatifs.

Ce mémoire ne prétend pas a 1’exhaustivité. Il ne s’agit pas d’un essai clinique ni d’une
¢valuation quantitative de la yogathérapie en soins palliatifs. Les éléments développés ici
reposent sur :

e Une expérience de terrain limitée dans le temps.

e Une revue de littérature partielle, en constante évolution.

e Un projet encore en cours de déploiement, dont les effets devront étre documentés dans
le temps.

J’ai veillé a garder une posture prudente, ancrée dans la clinique, respectueuse des principes
¢thiques du soin : autonomie du patient, bienfaisance, non-malfaisance, neutralité culturelle.

Ce mémoire a nourri en moi une conviction profonde : la fin de vie ne devrait pas étre réduite
a la technique, mais élargie a la présence, a la respiration, a I’étre. Dans cette perspective, la
yogathérapie me semble pouvoir s’intégrer de facon pertinente, éthique et réaliste aux soins
palliatifs. Elle ne remplacera jamais les approches médicales, psychologiques ou spirituelles
déja en place, mais elle peut y apporter un souffle nouveau a la fois au sens propre et au sens
symbolique.

En tant que médecin formé aux pratiques corps-esprit, j’y vois un levier d’humanisation du
soin, un espace de paix possible au cceur méme de la fin de vie. Non pas comme une solution
miracle, mais comme une invitation a ralentir, a écouter autrement, et a honorer la dignité du
vivant jusque dans sa plus grande vulnérabilité.

26



ANNEXES+
Annexe 1 — Bibliographie
Ouvrages et articles scientifiques :

1. Cramer H. et al. (2013). Yoga for chronic pain: A meta-analysis of randomized
controlled trials. Pain, 154(6), 835-842.

2. Sharma M., Haider T., & Knowlden A. (2012). Yoga as an alternative and
complementary therapy for patients with cancer: A systematic review. ] Evid Based
Complementary Altern Med, 17(3), 207-216.

3. Telles S., Singh N., & Balkrishna A. (2010). Managing distress in cancer patients
through yoga: A study on anxiety and depression. Indian Journal of Palliative Care,
16(2), 74-80.

4. Zhou K., Li X., LiJ., et al. (2018). Effects of yoga nidra on sleep, anxiety, and quality
of life in cancer patients receiving chemotherapy. Eur J Oncol Nurs, 36, 104-109.

5. Biissing A., Ostermann T., Liidtke R., & Michalsen A. (2012). Effects of yoga
interventions on pain and pain-associated disability: A meta-analysis. The Journal of
Pain, 13(1), 1-9.

6. Danura P., Wijk H., Fjellman-Wiklund A. (2016). Breath as a healing tool: A case
study in palliative care. Journal of Holistic Nursing, 34(3), 256-263.

7. Saunders C. (1996). The evolution of palliative care. Patient Education and
Counseling, 28(1), 3—13.

8. Puchalski C., Ferrell B. et al. (2014). Improving the quality of spiritual care as a
dimension of palliative care: The report of the consensus conference. Journal of
Palliative Medicine, 17(6), 642—656.

Ouvrages de référence complémentaires : 9. Desikachar T.K.V. (1995). Le ceeur du yoga.
Editions Courrier du Livre. 10. André C. (2011). Les états d’ame. Odile Jacob. 11. Lemoine
P. (2015). Soigner jusqu’au bout. Odile Jacob.

Annexe 2 — Guide simple / Brochure
Yogathérapie en soins palliatifs : 10 idées recues — 10 gestes possibles

La yogathérapie en soins palliatifs n’est ni une gymnastique, ni une religion. C’est une boite a
outils simple pour accompagner la respiration, I’attention et la relation, dans le respect des
croyances et des limites de chacun. Chaque geste, méme minime, peut créer un espace de
présence, d’apaisement et de dignité. Ce guide a été congu pour les soignants en soins palliatifs.

Il répond a 10 idées recues sur le yoga en proposant, pour chacune, un geste simple, rapide et
accessible, directement au lit du patient. Ces gestes ne demandent ni matériel, ni compétence

particuliére, seulement une présence attentive.

Ce guide n’est qu’une porte d’entrée : 1’essentiel reste la qualité du lien humain et la possibilité
de partager un souffle, un instant de calme, un geste de vie.

27



¢ Idée regue n°1 : « Le yoga, c’est pour les souples. »
Geste possible :
Inviter le patient a lever et abaisser doucement les bras a son rythme, assis ou allongé, en
synchronisant avec la respiration.
o Inspirer : lever les bras (méme de quelques centimetres).
o Expirer : relacher.
Durée : 3 cycles.

% Idée recue n°2 : « Le yoga prend trop de temps. »

Geste possible :
Pratiquer une respiration consciente de 1 minute.

e Poser une main sur le ventre.
e Sentir le souffle qui gonfle et dégonfle I’abdomen.
o Compter 3 respirations lentes.

¢ Idée regue n°3 : « Le yoga est une religion. »

Geste possible :
Proposer un ancrage corporel neutre.

e Fermer les yeux si possible.
e Observer les sensations des pieds posés sur le sol, ou du corps soutenu par le matelas.
o Se répéter intérieurement : « Ici et maintenant, je suis soutenu.

% Idée recue n°4 : « Un patient en fin de vie ne peut pas faire de yoga. »

Geste possible :
Suggérer une visualisation douce.

e Guider le patient vers I’image d’un lieu calme (mer, montagne, jardin...).
e Relier le souffle a cette image.
Durée : 2 a 3 minutes.

» Idée recue n°S : « Je ne suis pas formé, je ne peux pas guider. »

Geste possible :
Accompagner simplement une respiration partagée.

e Le soignant dit : « Inspirons doucement... Expirons doucement... »
o 3 fois ensemble.
Un geste relationnel plus que technique.

s Idée regue n°6 : « Le yoga, c’est fatigant. »

Geste possible :
Proposer une micro-pause de relaxation.

28



e Fermer les yeux.
o Relacher les épaules.
e Inspirer profondément une fois, puis souffler longuement.

¢ Idée regue n°7 : « Il faut une tenue spéciale. »

Geste possible :
Pratiquer la respiration en carré (méme au lit, habillé).

e Inspirer en comptant 4.
e Retenir le souffle 4.
o Expirer 4.
e Pause4.
Cycle a répéter 2 fois.

% Idée regue n°8 : « Le yoga, c’est pour les jeunes. »

Geste possible :
Soutenir une mobilisation douce.

e Avec le patient assis : tourner lentement la téte a gauche, puis a droite, sans forcer.

e Synchroniser avec le souffle.
Durée : 1 minute.

% Idée recue n°9 : « Le yoga, c’est trop abstrait. »

Geste possible :
Proposer un geste-mot d’apaisement.

e A Dlinspiration : poser la main sur le cceur.
e A l’expiration : murmurer ou penser « merci » ou « paix ».
3 cycles.

% Idée regue n°10 : « Le yoga, ¢a ne change rien a la douleur. »

Geste possible :
Proposer une observation du souffle et de la douleur.

o Inspirer : observer la zone douloureuse.

o Expirer : imaginer que la tension se relache un peu.
Faire 2 ou 3 cycles, sans chercher a supprimer, juste a transformer la perception.

29



Annexe 3 — Intérét du stage

Mon stage en soins palliatifs s’est déroulé¢ dans deux lieux du réseau IRIS Sud : Le Colibri a
I’unit¢ K51, de I’hopital Moliere Longchamp a Forest, et I’équipe mobile palliative de
I’hopital d’Ixelles. Ces deux expériences m’ont permis de vivre une immersion compléte dans
la réalité du soin palliatif, en unités spécialisées comme en services généraux.

Le Colibri, situé¢ au dernier étage de 1’hopital Moliere, j’ai découvert un lieu profondément
humain et sensoriellement apaisant. Chaque chambre dispose d’un diffuseur
d’aromathérapie, et les couloirs dégagent un parfum discret qui contribue a une ambiance
enveloppante. Une picce spacieuse permet 1’accueil des familles (avec bibliothéque, aquarium
et machine a caf¢), et une salle de bain Snoezelen équipée d’une baignoire avec lumiére
tamisée offre aux patients un rare moment de confort. Cette unité de six lits, tenue par une
équipe trés soudée, m’a montré I’impact réel de I’environnement sur la qualité de vie du
patient, jusque dans les moindres détails.

A I’hépital d’Ixelles, le travail avec ’équipe mobile palliative m’a appris a intervenir dans des
services non spécialisés, ou la culture palliative est parfois moins ancrée. J’ai observé les
tensions entre poursuite de traitements actifs et nécessité de réorienter les soins, ainsi que la
difficulté mais aussi la nécessité de faire entendre une parole palliative dans un contexte
curatif. Cette expérience m’a sensibilis¢ a la dimension institutionnelle du soin palliatif :
négocier, sensibiliser, vulgariser, faire équipe dans la diversité.

Ce que j’ai appris :

1. Sur le plan clinique :

J’ai appris a mieux identifier les manifestations de la souffrance globale : douleurs physiques
réfractaires, angoisse existentielle, agitation silencieuse. J’ai compris I’importance du "savoir
ralentir'", d’ajuster les gestes au rythme du patient, et d’intégrer des outils simples non
médicamenteux, comme la respiration consciente ou la présence silencieuse.

2. Sur le plan relationnel :

Ce stage m’a montré que la qualité du lien est un soin en soi. J’ai appris a accueillir le
silence sans vouloir le combler, a écouter ce qui ne se dit pas, a respecter les non-dits, les
émotions brutes, la fatigue des familles comme des soignants. Le contact avec les proches
m’a permis de mieux comprendre leurs besoins et d’adapter ma communication.

3. Sur le plan éthique :

Jai été confronté a des situations ou les décisions de fin de vie n’étaient pas claires. J’ai
découvert la valeur du doute partagé, du recul éthique, de la collégialité. L’équipe palliative
m’a montré qu’on peut poser des questions délicates sans blesser, et que le respect du
rythme de chacun — patient, famille, équipe est fondamental.

4. Sur le plan personnel et professionnel :

J’ai aussi appris a repérer mes propres limites, émotions, résonances intérieures. Ce stage m’a
renforcé dans ma vocation de soignant en conscience, capable d’accompagner la souffrance
sans vouloir la réparer a tout prix. Il a aussi validé ’intérét d’approches complémentaires
comme la yogathérapie, que j’ai pu proposer a certains patients (exercices de souffle,
relaxation courte), avec des retours souvent émouvants.

30



Annexe 4 — Retour sur la formation

Le certificat inter-universités en accompagnement et soins palliatifs a constitué pour moi bien
plus qu’une simple formation complémentaire. Il a représenté une expérience de
transformation intérieure, qui a faconné a la fois mon identité professionnelle, mon regard
sur la médecine, et ma place en tant qu’homme dans la relation de soin.

La richesse des contenus théoriques, I’exigence académique, la diversité des intervenants, et
surtout la possibilit¢é d’échanger entre professionnels de disciplines variées (médecins,
infirmiers, psychologues, kinésithérapeutes, bénévoles, ...) ont nourri en moi une vision plus
large, plus humaine et plus incarnée du soin. Cette transversalit¢ m’a permis de sortir des
logiques de cloisonnement médical pour envisager une prise en charge plus globale, plus
respectueuse des rythmes, des valeurs et des représentations de chacun.

Sur le plan intellectuel, cette formation m’a stimulé en profondeur. Les discussions sur la mort,
1’éthique, la souffrance, le consentement, les limites de I’acharnement, la communication en fin
de vie, ont ouvert en moi des questionnements que je croyais avoir déja intégrés mais que cette
formation a approfondis, complexifiés. Les séminaires sur la spiritualité, les rituels, les
représentations culturelles de la mort ont notamment résonné avec ma culture personnelle et
mes valeurs d’ouverture.

Sur le plan émotionnel, le parcours m’a permis de me sentir moins seul dans ma quéte de
sens au sein de I’hépital. J’ai compris que d’autres soignants, comme moi, cherchaient a
remettre du souffle, du lien, de la lenteur et de la conscience dans des structures parfois tres
techniques. Cette formation a légitimé mon besoin d’incarner une autre maniere de soigner,
sans opposer mais en complémentarité avec la médecine conventionnelle.

Elle m’a donné le courage d’assumer mes convictions : notamment celle que le soin ne
consiste pas seulement a réparer, mais a accompagner I’é¢tre humain dans toutes ses
dimensions — corporelle, psychologique, relationnelle, existentielle, voire spirituelle. C’est
grace a cette formation que j’ai os€ formuler plus clairement mon projet de création de I’ASBL
Hospital Yoga Trust, dédi¢ a I’intégration du yoga thérapeutique en milieu hospitalier, dans
une démarche laique, €éthique et structurée.

Enfin, sur le plan personnel, le certificat a renforcé en moi une forme de posture soignante
intérieure : celle du témoin engagé, du professionnel humble, du thérapeute incarné. Il m’a
permis de réconcilier mes compétences médicales avec mon intuition profonde, de relier la
rigueur scientifique a la sagesse du corps, et d’accepter que certaines réponses ne se trouvent ni
dans les livres ni dans les protocoles, mais dans la qualité de présence que I’on peut offrir a
’autre.

En somme, ce parcours a ¢été une étape fondatrice : il m’a transformé tout autant qu’il a
transformé ma pratique. Il a semé des graines que je continuerai a cultiver, au service d’un soin
plus conscient, plus humain, plus vivant.

31



Annexe 5 — Rapport de stage (CIESP) 2024-2025

1. Résumé des activités effectuées

Durant mon stage au sein de 1’unité de Soins supportifs et palliatifs, LE COLIBRI, a Hopital
Iris Sud, j’ai intégré une équipe pluridisciplinaire dédiée a I’accompagnement des patients en

phase avancée ou terminale de leur maladie. Les activités principales ont inclus :

Visites multidisciplinaires avec le médecin, infirmiers, psychologue, ergothérapeute
kinésithérapeute, permettant une prise en charge globale.

Entretiens médicaux individuels avec les patients et leurs proches, centrés sur la
gestion des symptomes (douleurs, dyspnée, anxiété) et I’ajustement des traitements.

Participation aux réunions de concertation (Staff éthique, réunions avec les équipes
référentes), ou se discutaient les cas complexes sur le plan clinique, relationnel ou
éthique.

Rédaction d’un itinéraire clinique sur la prise en charge de la douleur en soins
palliatifs a I’HIS

Observation et implication dans les soins de confort, incluant notamment les
moments de fin de vie et les soins d’accompagnement du deuil.

Temps de réflexion personnel nourri par des lectures (Kiibler-Ross, Bhagavadgita...),
des échanges informels avec I’équipe et une pratique réguliére de méditation.

2. Objectifs rencontrés

Approfondir la compréhension de la souffrance globale (physique, psychique,
sociale et spirituelle) du patient en fin de vie : objectif pleinement atteint a travers des
rencontres marquantes et un encadrement humainement riche.

Renforcer mes compétences en gestion de la douleur en soins palliatifs : cela a
permis d’affiner mon regard sur la différence entre douleur totale et douleur nociceptive,
ainsi que d’ajuster mes prescriptions (morphine, midazolam, etc.) dans un cadre éthique.

Observer la dynamique d’équipe et la communication interprofessionnelle : j’ai pu
voir comment la cohérence et la fluidité du travail d’équipe permettent de porter
ensemble les cas les plus lourds.

Explorer la place des approches complémentaires (aromathérapie, toucher...) en
soins palliatifs : ces pratiques ne sont pas encore systématiquement intégrées mais
suscitent un intérét croissant chez certains membres de 1’équipe.

3. Aspects positifs

L’accueil chaleureux du Dr Jany Budahn et de son équipe m’ont permis de m’intégrer
rapidement et de sentir une vraie filiation humaine.

32



La qualité des échanges, empreints d’authenticité, m’a permis de traverser ce stage
comme une expérience enrichissante tant sur le plan professionnel que personnel.

L’alliance thérapeutique entre soignant et patient m’a rappelé que la médecine est
d’abord une rencontre, et que le simple fait d’étre 1a, présent, est déja un soin.

Au terme de ce stage, le médecin directeur, Dr Gert Van Esbroeck, m’a proposé une
opportunité concréte d’engagement (1-2 timats) : développer un projet intégré de soins
palliatifs en collaboration entre HIS et le CHU Saint-Pierre.

Ce stage en soins palliatifs m’a également permis de faire la connaissance de Madame
Sophie Perrin, ergothérapeute au sein de I’équipe. Elle poursuit actuellement un Master
2 en Santé publique a I’Université libre de Bruxelles, a finalité gestion des hopitaux,
maisons de repos (et) de soins. Elle m’a proposé d’intervenir en tant que consultant
expert pour I’accompagner dans la rédaction et 1’orientation scientifique de son TFE.
Son mémoire, intitulé « Médecine intégrative et soins palliatifs en maison de repos : une
¢tude des pratiques, obstacles et opportunités dans le contexte belge francophone »,
présente de nombreuses convergences avec mes propres réflexions et travaux sur
I’intégration des approches complémentaires dans les soins.

4. Aspects négatifs

Le manque de temps pour approfondir certains cas, souvent en raison de la charge de
travail, m’a parfois frustré dans mon désir de compréhension globale. Le médecin
responsable courrait d’un site a I’autre et était tout seul pour 3 sites.

L’intégration des médecines complémentaires, bien que tolérée, reste marginale et
insuffisamment structurée dans la pratique courante.

5. Recommandations

Favoriser des temps de supervision réflexive réguliers, ou les soignants peuvent
déposer la charge émotionnelle et interroger leur pratique.

Structurer I’intégration d’approches complémentaires validées (Yoga, hypnose,
toucher relationnel, sophrologie) via des formations accessibles et interservices.

Valoriser l1a médecine narrative, en invitant les soignants a écrire ou partager les récits
de patients, comme outil d’humanisation et de transmission.

33



