
 

1 
 

 

Université Catholique de Louvain 

(UCLouvain) 

 

Certificat inter-universités européen : 

Accompagnement et soins palliatifs (CIESP) 

  

Mémoire de fin de formation (TFF) 
  

Titre : Intérêt de la yogathérapie dans les soins palliatifs  

Auteur : Dr Haresh NAIK 

Promotion : 2024-2025 

Responsable académique : Dr Laurent KNOOPS   

Promoteur : Clémentine WOILLE  

Co-promoteurs : Philip RIGO, Dr Kausthub DESIKACHAR 

 

 



 

2 
 

 
Table des matières 

 

 

 

o Titre                   1 

o Table des matières                                                                                                           2 

o Remerciements                 3 

o Résumé                  4 

o 1. – Introduction                 4 

o 2. – Analyse d’une situation clinique               

o 2.1 – Récit clinique                                                                                           5 

o 2.2 – Contextualisation                                                                    6 

o 2.3 – Questionnement éthique                                                                             7 

o 2.4 – Lien avec les soins palliatifs                                                        7 

o 3. – Yoga & yogathérapie              10 

o 3.1 – Qu’est-ce que le yoga et la yogathérapie ? Origines, définitions et 

spécificités                  

o 3.2 – Philosophie du yoga             11 

o 3.3 – Comparaison internationale : Inde et Occident         13 

o 3.4 – Yoga et médecine intégrative : une convergence en soins palliatifs       13 

o 3.5 – Revue de la littérature scientifique : douleur, anxiété, sommeil, 

spiritualité              14 

o 3.6 – La souffrance globale et le rôle des approches corps-esprit        17 

o 3.7 – Limites, précautions et critiques de l’usage du yoga en soins palliatifs  18 

o 3.8 – Synthèse : cadre éthique d’une yogathérapie en contexte palliatif       19 

o 4 – Proposition d’intégration concrète de la yogathérapie en soins palliatifs               20 

o 4.1– Exemple de protocole simple                                                                    21 

o 4.2– Intégration dans la culture soignante : freins, leviers et sensibilisation    24 

o 5 – Conclusion                                     25 

o Annexes                 

o Annexe 1 – Bibliographie             27 

o Annexe 2 – Guide simple / Brochure          27 

o Annexe 3 – Intérêt du stage             30 

o Annexe 4 – Retour sur la formation            31 

o Annexe 5 – Rapport de stage (CIESP) 2024-2025          32 

 

 



 

3 
 

Remerciements 

Écrire ce mémoire a été bien plus qu’un exercice académique : ce fut un chemin de 

transformation, nourri par mes expériences professionnelles, mes épreuves personnelles et mes 

rencontres. 

Je souhaite remercier ma directrice de mémoire, Mme C.Woille, pour son aide dans le choix du 

titre ainsi que pour son accompagnement dans la relecture et la correction de ce travail, de même 

que son collègue, Mr T.Hamtiaux, pour la recherche bibliographique. J’adresse également une 

gratitude particulière à mes co-promoteurs, Dr K.Desikachar et Mr P.Rigo qui sont aussi mes 

professeurs de yogathérapie. Leur accompagnement attentif et leur transmission généreuse 

m’ont permis d’approfondir l’esprit du yoga au-delà de la pratique, et d’en intégrer les 

fondements aussi bien dans ce mémoire que dans ma démarche professionnelle et personnelle. 

Je souhaite remercier Mme Bernadette Wouters, le Prof. Martin Chaumont ainsi que le Dr 

Agnès Mazic de Sonis pour leur disponibilité et leur bienveillance dans la relecture de mon 

mémoire. Leurs conseils et leurs observations ont joué un rôle important dans son amélioration. 

Je remercie également mes patients, dont le courage face à la douleur a constitué pour moi une 

source d’apprentissage et d’inspiration constante. 

Mon parcours personnel et professionnel m’a également orienté vers cette démarche : mes 

origines, certaines épreuves de vie, ainsi que mes formations complémentaires, de l’anesthésie-

réanimation à la yogathérapie, ont contribué à enrichir ma pratique et à façonner cette vision 

intégrative du soin. 

Ma gratitude va enfin à ma famille. À mon épouse Dalila, dont le regard exigeant et stimulant 

m’invite sans cesse à grandir et à me dépasser. À mes filles, Emma et Lila : l’une, déjà empreinte 

d’une étonnante maturité, l’autre, éclat de tendresse et d’amour pur ; toutes deux me rappellent 

chaque jour la beauté et la fragilité de la vie. À ma sœur Nishna et mon frère Nitin, dont la 

sagesse et le cheminement m’apportent inspiration et fierté. Et à mes parents, Neera et Dev, 

dont l’écoute attentive et le soutien indéfectible demeurent pour moi un socle solide, au-delà 

même de la distance. 

À travers ce chemin, j’ai compris qu’aucune étape n’arrive par hasard. L’acceptation et le 

pardon, au cœur du yoga comme de l’expérience humaine, nous guident vers une paix profonde 

et une sérénité durable. 

Ce mémoire leur est dédié, ainsi qu’à tous ceux qui cherchent à transformer la douleur en 

sagesse et à faire du soin un chemin d’humanité. 

 

 

 

 

 

 



 

4 
 

Résumé 

Ce travail explore l’intégration de la yogathérapie dans les soins palliatifs hospitaliers. À 

partir d’une situation clinique vécue, il interroge la pertinence, l’éthique et la faisabilité 

d’introduire des pratiques corps-esprit dans l’accompagnement de la fin de vie.  

En s’appuyant sur une revue de la littérature scientifique et des apports de terrain, le mémoire 

propose un modèle d’intervention fondé sur le souffle, la conscience corporelle et la présence 

soignante. 

 La création d’un projet pilote nommé ‘Hospital Yoga Trust’ constitue un levier concret pour 

tester cette approche. Cette réflexion vise à humaniser davantage les soins palliatifs en y 

intégrant des pratiques respectueuses de la dignité et de l’intériorité des patients. 

1. – Introduction 

Présentation du sujet et raisons du choix 

En tant que médecin spécialisé en anesthésie-réanimation, j’ai été confronté à plusieurs reprises 

aux limites des approches strictement biomédicales, notamment dans la prise en charge de la 

douleur chronique et en fin de vie. Ces constats m’ont conduit à m’engager dans une démarche 

de soins intégratifs, guidée par la question suivante : comment continuer à accompagner les 

patients avec justesse, humanité et efficacité lorsque les outils techniques atteignent leurs 

limites ?  

Dans cette perspective, j’ai complété ma formation par des compétences en aromathérapie, en 

hypnose médicale, en coaching en santé et bien-être, EFT (Emotional Freedom Technique) et 

en médecine indienne ayurvédique afin d’élargir mes ressources cliniques et de répondre de 

manière plus globale aux besoins des patients. C’est dans ce contexte que la yogathérapie m’est 

apparue comme une voie d’ouverture. Loin d’être une simple gymnastique douce, elle constitue 

une approche thérapeutique globale, structurée, capable de soutenir à la fois le corps, le souffle, 

le mental, les émotions et la relation au sens. Elle offre ainsi des ressources particulièrement 

pertinentes pour les patients en soins palliatifs, en quête de confort mais aussi, parfois, de paix 

intérieure. 

Ce sujet m’interpelle aussi personnellement, en tant que soignant en chemin vers une médecine 

plus consciente, plus en lien avec l’expérience vécue du patient, et non seulement avec ses 

symptômes. Mais au-delà de ma pratique médicale, mon histoire personnelle nourrit également 

ce choix : d’origine mauricienne et issu d’une culture hindoue, le yoga fait naturellement écho 

à mes racines. Il m’a d’ailleurs accompagné à certaines étapes difficiles de ma vie, m’apportant 

soutien et clarté. Cet ancrage s’est renforcé en 2023, lorsque j’ai entrepris une formation de 

yogathérapeute au sein de l’École internationale de yoga dans la tradition Viniyoga1, héritière 

de la tradition de Krishnamacharya, T.K.V. Desikachar et Dr Kausthub Desikachar. 

Ainsi, le choix de ce thème reflète une volonté profonde : proposer des pratiques de soins qui 

reconnaissent la dimension existentielle de la souffrance, sans pour autant renoncer à 

l’efficacité ni à l’éthique du soin. 

 
1 https://www.viniyoga.com.sg/ 



 

5 
 

 Hypothèse de travail et problématique 

Hypothèse : La yogathérapie, également appelée yoga thérapeutique, est une application 

contemporaine du yoga traditionnel dans une intention de soin individualisé. La yogathérapie, 

intégrée de manière adaptée et structurée, peut contribuer de manière significative à améliorer 

la qualité de vie globale des patients en soins palliatifs, en complément des approches médicales 

classiques. 

Problématique : 

Dans quelle mesure la yogathérapie peut-elle être intégrée de façon pertinente, éthique et 

réaliste dans les soins palliatifs hospitaliers en Belgique, et quels en sont les effets potentiels 

sur l’expérience des patients en fin de vie ? 

Ce travail s’articulera autour de plusieurs axes complémentaires : 

1. Analyse d’une situation clinique, illustrant les enjeux humains et éthiques de la prise 

en charge en soins palliatifs. 

2. Réflexion théorique sur la place possible de la yogathérapie dans ce contexte, à la 

lumière des données de la littérature, de mon expérience professionnelle. 

3. Propositions concrètes pour une intégration progressive, adaptée et éthique de la 

yogathérapie dans les structures hospitalières de soins palliatifs, notamment à travers le 

projet "Hospital Yoga Trust". 

4. Synthèse personnelle sur les apports de cette démarche, ses limites et ses perspectives 

pour la pratique soignante. 

2. – Analyse d’une situation clinique 

2.1 – Récit clinique 

Madame B., 67 ans, est atteinte d’un cancer pancréatique métastatique diagnostiqué 

tardivement. Elle a été transférée dans l’unité de soins palliatifs après une dernière 

hospitalisation en oncologie, marquée par une altération rapide de son état général, une anorexie 

persistante, une asthénie croissante et des douleurs abdominales rebelles. 

Dès son arrivée, un dispositif d’analgésie contrôlée par le patient (PCA) à la morphine a été 

instauré, assurant un soulagement partiel. L’équipe a complété par un antispasmodique 

(Buscopan)en cas de coliques, et une corticothérapie légère (Dexaméthasone) a été discutée, 

autant pour son effet anti-inflammatoire que pour son potentiel bénéfice orexigène. Des soins 

de bouche réguliers, un accompagnement alimentaire plaisir et une hydratation légère venaient 

soutenir ce dispositif. 

Pour ses épisodes d’agitation vespérale, une benzodiazépine (Lorazépam) avait été prescrite en 

réserve, et l’équipe infirmière veillait à créer un environnement apaisant : lumière tamisée, 

musique douce, présence bienveillante. Malgré tout cela, un fond d’angoisse sourde persistait, 

se traduisant parfois par une agitation, mais plus souvent par de longs silences, le regard fixé 

vers le plafond. 

Sur le plan algologique, la possibilité d’un bloc cœliaque (neurolyse du plexus solaire) avait été 

évoquée en oncologie. Réalisable par voie percutanée sous contrôle radiologique, ou par voie 



 

6 
 

endoscopique écho-guidée par les gastro-entérologues, cette option est un recours reconnu dans 

le cancer pancréatique douloureux, permettant parfois une réduction notable des opioïdes. 

Toutefois, l’altération rapide de l’état général de Mme B., sa grande fatigue et la présence de 

métastases diffuses ont conduit l’équipe à estimer que le rapport bénéfice/risque d’une telle 

procédure n’était plus favorable. De la même manière, d’autres approches interventionnelles 

(pompe intrathécale, radiothérapie antalgique) n’ont pas été retenues, leur délai et leur 

invasivité étant peu compatibles avec la phase très avancée de la maladie. 

Son mari était présent chaque jour, fidèle mais visiblement épuisé. L’équipe ressentait malgré 

tout " que quelque chose résiste" : une forme d’inconfort plus profond, difficilement accessible 

par la pharmacologie. Une oscillation entre deux mondes, un flottement existentiel. 

Un matin, lors d’un temps de visite, je m’assois auprès d’elle. Après un long silence, elle me 

demande d’une voix fragile : 

« Est-ce qu’on peut faire quelque chose pour... pour que je respire autrement ? » 

Cette question simple, presque inaudible, a ouvert un espace inattendu. Après avoir validé que 

la douleur et l’anxiété avaient reçu les traitements adaptés, je lui ai proposé une expérience 

complémentaire : porter attention à son souffle, les mains posées doucement sur l’abdomen. 

Sans effort, sans objectif, une respiration d’accueil. 

En quelques minutes, son rythme s’est ralenti, son regard s’est adouci. Ce moment, d’apparence 

anecdotique, est devenu un rituel quotidien. Elle l’a nommé avec une précision touchante :           

« mon rendez-vous de souffle ». Quelques jours plus tard, elle m’a confié : 

« Quand on respire comme ça... on est moins seul. » 

Au-delà du geste respiratoire, c’est la reconnaissance de sa demande existentielle qui a compté.2 

Avec le recul, ce cas interroge aussi la place d’une culture palliative en amont. Si cette approche 

avait été intégrée plus tôt dans le parcours, peut-être aurait-il été possible d’anticiper certains 

choix thérapeutiques, d’éviter le "rush" des dernières semaines, et de déployer plus largement 

les moyens médicaux, psychologiques et spirituels qui donnent tout son sens à 

l’accompagnement en fin de vie. 

2.2 – Contextualisation  

Ce moment clinique soulève plusieurs éléments complexes : 

• Un symptôme mal défini : l’angoisse existentielle ne trouve pas toujours une 

expression corporelle claire. Elle échappe aux algorithmes de traitement. 

• Des limites biomédicales : malgré les traitements antalgiques, une souffrance reste 

présente, diffuse, résistante. 

• Une disponibilité soignante fragile : offrir une présence pleine et continue est difficile. 

 
2 SULLIVAN, Michael JL, RODGERS, Wendy M., et KIRSCH, Irving. Catastrophizing, depression and 

expectancies for pain and emotional distress. Pain, 2001, vol. 91, no 1-2, p. 147-154. 



 

7 
 

• Un appel implicite à un soin “autre” : la demande de Madame B. n’est pas une 

demande technique, mais une requête sensorielle, presque spirituelle. 

Cette situation témoigne de la nécessité d’outils complémentaires, capables d’agir sur des 

plans autres que pharmacologiques, sans pour autant entrer dans le registre religieux ou 

psychothérapeutique.  

2.3 – Questionnement éthique  

Cette rencontre ouvre plusieurs dilemmes ou tensions éthiques : 

• Comment répondre à une souffrance existentielle sans tomber dans une posture 

thérapeutique inadéquate ? Dans ce type de situation, il ne s’agit pas d’ajouter une 

technique de plus, mais d’adopter une posture juste : présence, écoute et consentement 

à une proposition simple, proportionnée, réversible. La respiration d’accueil ne 

remplace rien : elle vient compléter un socle thérapeutique déjà optimisé. L’intention 

n’est pas de « soigner par le souffle », mais d’offrir un espace où le corps peut se déposer 

et où la patiente retrouve un petit degré d’agentivité. L’équilibre éthique se joue dans la 

modestie : ne pas promettre, ne pas imposer, et laisser la possibilité de ne pas entrer dans 

la proposition. 

• Quel est le rôle du soignant dans une approche corporelle douce comme le souffle 

ou la posture ? Ici, il ne s’agit pas de se poser en professeur de yoga ou en thérapeute 

alternatif, mais d’assumer un rôle modeste et clinique : proposer un geste simple, 

sécuritaire, sans symbolique particulière, compréhensible pour toute personne, quelle 

que soit sa culture. Le soignant ne transmet pas une méthode, il tient un cadre. Il décrit 

ce qui est proposé, rappelle que l’on peut interrompre à tout moment, et reste attentif 

aux signes de fatigue ou de malaise. Ce n’est pas l’expertise yogique qui est en jeu, mais 

la capacité de créer un espace de sécurité relationnelle. 

• Quels sont les risques et les bénéfices d’introduire des pratiques issues du yoga 

dans un cadre hospitalier laïque ? Les bénéfices sont nombreux : accessibilité, faible 

coût, absence de matériel, effet apaisant rapide, sentiment de lien et de diminution de 

l’isolement. Les risques tiennent au malentendu spirituel, à la dérive de rôle, ou à l’usage 

d’un langage qui pourrait être perçu comme religieux.  

À travers le simple geste de la respiration partagée, se joue une rencontre profondément 

humaine. Elle révèle un manque : l’absence d’outils intégratifs pour accompagner autrement. 

Mais aussi une promesse : celle de répondre, autrement, aux besoins silencieux des patients en 

fin de vie. 

2.4 – Lien avec les soins palliatifs 

Selon la définition de l’Organisation Mondiale de la Santé (OMS), les soins palliatifs sont « 

une approche qui améliore la qualité de vie des patients et de leurs familles face aux 

conséquences d’une maladie potentiellement mortelle, par la prévention et le soulagement de 

la souffrance, identifiée précocement et évaluée avec précision, et le traitement de la douleur et 

des autres problèmes physiques, psychologiques et spirituels »3. 

 
3 https://www.who.int/fr/news-room/fact-sheets/detail/palliative-care 



 

8 
 

Principaux Objectifs des Soins Palliatifs 

1. Gestion de la Douleur et des Symptômes Physiques 

• Évaluation et Traitement de la Douleur : 

o La douleur est souvent un symptôme majeur chez les patients en soins palliatifs. 

Une évaluation régulière et une gestion adéquate de la douleur sont essentielles. 

o Les traitements peuvent inclure des médicaments (analgésiques, opioïdes), des 

thérapies complémentaires (acupuncture, massages), et des techniques de 

relaxation (respiration profonde, méditation). 

• Gestion des Autres Symptômes : 

o En plus de la douleur, les soins palliatifs gèrent d'autres symptômes tels que la 

nausée, la fatigue, la dyspnée (difficulté à respirer), la constipation, et les 

troubles du sommeil. 

o L'objectif est de minimiser les symptômes qui réduisent la qualité de vie du 

patient. 

2. Soutien Émotionnel et Psychologique 

• Soutien Émotionnel au Patient : 

o Les soins palliatifs fournissent un soutien émotionnel pour aider les patients à 

faire face à la peur, à l'anxiété, à la dépression et à d'autres émotions complexes 

associées à la maladie grave.  

o Accompagner une personne vers sa mort prochaine, c'est accueillir ses instants 

de doutes, entendre ses accès de colère et offrir une présence attentive dans les 

moments heureux comme dans les moments tristes. 

o Des interventions comme la thérapie de soutien, les groupes de soutien, et les 

techniques de gestion du stress peuvent être utilisées. 

• Soutien aux Familles : 

o Les familles des patients bénéficient également d'un soutien émotionnel et 

psychologique pour les aider à faire face à la situation de leur proche. 

o Cela inclut des conseils pour la gestion du deuil et du stress, ainsi que des 

informations sur la maladie et les soins nécessaires. 

3. Soins Spirituels 

• Évaluation des Besoins Spirituels : 

o Les soins palliatifs reconnaissent l'importance de la dimension spirituelle du 

bien-être. Une évaluation des besoins spirituels est souvent réalisée pour 

comprendre les croyances et les valeurs du patient.  
o Thématiques abordés : la transcendance de soi, le sentiment de communion avec 

les autres, la transcendance émanant d’une force extérieure à soi, la question du 

sens et l'attitude face à la mort. 

• Soutien Spirituel : 

o Le soutien spirituel peut inclure des consultations avec des conseillers spirituels, 

des aumôniers, ou des représentants religieux. 

o Des pratiques comme la méditation, la prière, et d'autres rituels spirituels sont 

encouragés pour aider les patients à trouver la paix et l'acceptation. 

 



 

9 
 

4. Soutien Social 

• Soutien aux Besoins Sociaux : 

o Les soins palliatifs aident à répondre aux besoins sociaux des patients, comme 

l'assistance financière, le soutien aux activités quotidiennes, et la coordination 

des soins à domicile. 

o Ils travaillent souvent en collaboration avec des travailleurs sociaux et des 

organisations communautaires pour assurer un soutien complet. 

• Maintien des Relations et du Réseau Social : 

o Encourager le maintien des relations familiales et sociales est crucial pour le 

bien-être émotionnel du patient. 

o Les soins palliatifs facilitent les visites, les appels vidéo, et d'autres formes de 

communication pour aider les patients à rester connectés avec leurs proches. 

5. Amélioration de la Qualité de Vie 

• Approche Holistique : 

o Les soins palliatifs adoptent une approche holistique pour améliorer la qualité 

de vie, en prenant en compte tous les aspects du bien-être du patient. 

o Cela inclut des interventions personnalisées basées sur les préférences, les 

besoins et les valeurs du patient. 

• Encouragement de l'Activité et de l’Autonomie : 

o Autant que possible, les patients sont encouragés à rester actifs et autonomes 

dans leurs activités quotidiennes. 

o Les soins palliatifs offrent des thérapies physiques, des activités récréatives, et 

des programmes de réadaptation pour soutenir cette autonomie à l’aide des 

ergothérapeutes et kinésithérapeutes. 

Dans cette perspective, les soins palliatifs modernes prennent en compte l’ensemble de 

l’expérience humaine et pas seulement la dimension biomédicale. Ils cherchent à soulager les 

symptômes physiques, mais aussi à accompagner les souffrances psychologiques, sociales et 

spirituelles qui marquent la fin de vie. Cette mission exige une ouverture vers des pratiques qui 

ne se limitent pas au traitement pharmacologique, mais qui incluent également le corps vécu, 

la présence partagée et la conscience de l’instant.  

La yogathérapie ne se présente pas comme une alternative, mais comme une ressource 

complémentaire. Par des pratiques simples : respiration consciente, micro-mouvements, 

postures de repos, méditation guidée, elle offre au patient la possibilité d’être acteur même 

fragilement, et au soignant un espace relationnel qui n’est plus seulement vertical, mais co-

expérientiel. 

La rencontre avec Mme B. illustre cela. Loin d’être une “méthode miracle”, l’introduction d’un 

geste inspiré de la yogathérapie ; ici le ‘rituel du souffle’, a ouvert un espace inédit : un soin 

incarné, accessible, laïque, adaptable, et porteur d’une transformation intérieure, même dans la 

proximité de la mort. Il ne s’agissait pas d’opposer médecine et pratique corporelle, mais de les 

faire dialoguer dans un même horizon : celui d’un accompagnement global, respectueux et 

profondément humain. 

 



 

10 
 

3. – Yoga & Yogathérapie 

3.1 – Qu’est-ce que le yoga et la yogathérapie ? Origines, définitions et spécificités 

Le yoga, dans son acception la plus large, est une tradition plurimillénaire qui a toujours cherché 

à articuler le corps, l’esprit et la quête de sens. Né sur le sous-continent indien, il s’est transmis 

au fil des siècles par des textes fondateurs tels que les Vedas, les Upanishads, la Bhagavadgītā 

et les Yogasūtra de Patañjali. Ces sources décrivent une voie intégrative, structurée autour de 

pratiques physiques, respiratoires, méditatives et éthiques, organisées notamment dans 

l’aṣṭāṅga Yoga, ou « yoga des huit branches ».  

Sous l'un ou l’autre de ses aspects, le yoga a influencé et inspiré l'élaboration d'un bon nombre 

de techniques couramment utilisées dans des domaines aussi variés que la kinésiologie, la 

psychothérapie, la sophrologie, l’hypnothérapie, méditation de pleine conscience etc.4 

Le Yoga a toujours été un outil de santé. Il est aussi un outil spirituel, mais cet aspect est mis 

de côté au profit du soin dans la Yogathérapie - dit aussi Yoga Cikitsā. Elle repose sur 

l’adaptation des outils du yoga : respiration (prāṇāyāma), postures (āsana), relaxation profonde 

(śavāsana), méditation (dhyāna), visualisations (bhāvana), mantra (répétition), nyāsa 

(placement des mains et prise de conscience de certaines parties du corps), conscience 

corporelle (pratyāhāra) au contexte clinique et aux capacités du patient. 

Contrairement à un cours de yoga collectif orienté vers le bien-être général, la yogathérapie est 

centrée sur une problématique de santé spécifique. Elle s’inscrit dans une démarche 

collaborative entre patient et thérapeute, avec des objectifs personnalisés : soulagement de 

la douleur, régulation du stress, accompagnement de la maladie chronique, soutien 

psychologique, amélioration du sommeil, ou encore accompagnement en fin de vie. 

D’un point de vue historique, la yogathérapie s’est structurée au croisement de deux 

dynamiques : 

• La transmission du yoga traditionnel indien, en particulier selon les enseignements 

de T. Krishnamacharya et son fils T.K.V. Desikachar, qui ont insisté sur l’adaptation du 

yoga à la personne (viniyoga). 

• L’intégration progressive dans les milieux médicaux occidentaux, à partir des 

années 2000, avec l’émergence de programmes validés scientifiquement, comme le 

Yoga for Cancer Care ou le Yoga Therapy in Palliative Medicine 5. 

Aujourd’hui, la yogathérapie est enseignée dans plusieurs écoles de formation professionnelle, 

souvent réservées à des soignants, kinésithérapeutes, psychologues, ou professeurs de yoga 

expérimentés.  

Elle se distingue par plusieurs caractéristiques essentielles : 

• Une posture thérapeutique d’écoute, centrée sur la personne et non sur la performance 

physique. 

 
4 CÔTÉ, Andréanne. Jusqu'au dernier souffle : étude phénoménologique sur l'expérience du yoga et de la 

spiritualité en soins palliatifs. 2014. Thèse de doctorat. Université du Québec à Montréal. 
5 DESHPANDE, Anjali. Yoga for palliative care. Integrative medicine research, 2018, vol. 7, no 3, p. 211-213. 



 

11 
 

• Une adaptabilité maximale : exercices parfois réalisés en position assise ou allongée, 

avec ou sans matériel, selon l’état de la personne. 

• Une approche globale, qui considère le corps, la respiration, les émotions et le mental 

comme interdépendants. 

Plusieurs patients, sans avoir de connaissance du yoga, ont exprimé un apaisement, une 

reconnexion au corps, ou encore une sensation de présence accrue après des gestes simples du 

yoga. Ces observations m’ont conduit à m’interroger : comment expliquer ces effets ressentis, 

alors même que les patients ne pratiquent pas le yoga au sens traditionnel ? 

Cela m’a amené à revenir à la philosophie du yoga elle-même, pour en explorer les fondements 

universels. Ces notions ne nécessitent aucune adhésion religieuse ou culturelle pour être 

comprises ou expérimentées. Elles rejoignent les valeurs fondamentales des soins palliatifs 

occidentaux. L’universalité du yoga réside dans le fait qu’il part de l’expérience vécue, du 

souffle, du ressenti corporel, de l’observation intérieure autrement dit, de ce que tout être 

humain peut expérimenter, indépendamment de son histoire ou de sa culture. 

3.2 – Philosophie du yoga 

La philosophie du yoga aborde sans détour la question de la mort et de la souffrance. Elle 

constitue ainsi un outil précieux dans la préparation à la fin de vie. Son intérêt est d’autant plus 

grand qu’elle mobilise le corps comme point d’entrée pour accéder à des niveaux plus subtils 

de conscience, alors même que le rapport au corps représente un enjeu central dans l’expérience 

de la maladie terminale.  

Si la yogathérapie puise ses racines dans une tradition spirituelle indienne, certains de ses 

principes philosophiques peuvent être traduits dans un langage universel et neutre, sans 

référence religieuse.  

Parmi ces notions, plusieurs peuvent être mobilisées : 

Ahimsa (non-violence) : comprise comme une bienveillance envers soi-même et envers les 

autres, elle invite à accueillir ses limites, ses émotions et sa vulnérabilité sans jugement. 

Santoṣa (contentement) : traduit par la recherche d’instants de satisfaction ou de paix, même 

au cœur de la maladie, il s’agit de cultiver une forme de gratitude pour les moments de répit ou 

de lien. 

Pranayama (souffle conscient) : proposé comme une attention portée à la respiration, il devient 

un outil concret pour apaiser l’angoisse et retrouver un rythme intérieur plus serein. 

Aparigraha (non-attachement) : reformulé comme un lâcher-prise face à ce qui n’est plus 

essentiel, ce principe aide à se recentrer sur ce qui compte encore aujourd’hui : un échange, un 

geste, une présence. 

Samadhi (sérénité) : évoqué non comme un état mystique, mais comme la possibilité de goûter, 

parfois fugitivement, à une paix intérieure profonde. 

Atman (le soi profond) : Traditionnellement compris comme l’âme ou l’essence immuable de 

l’être, Atman peut être lu, comme la dimension profonde de l’identité qui demeure au-delà des 



 

12 
 

altérations physiques ou cognitives. Pour un patient en fin de vie, cela correspond au besoin de 

rester reconnu dans sa singularité : être appelé par son prénom ou son nom, être regardé comme 

une personne entière, et non comme un corps malade. Dans le cas de Mme B., ce respect s’est 

traduit par le simple fait de s’asseoir auprès d’elle, en dehors de toute tâche technique ou parole, 

pour partager un moment de présence. 

Mokṣa (La libération) : Dans la philosophie indienne, Mokṣa représente la délivrance du cycle 

des souffrances et des renaissances (Samsara). Cette notion peut être reformulée comme une 

libération de la souffrance inutile. Elle rejoint l’objectif palliative de soulager la douleur, 

l’angoisse et les tensions existentielles. Le ‘rituel du souffle’ instauré avec Mme B. illustre cette 

dynamique : quelques minutes d’attention au souffle ont permis de réduire son agitation et 

d’ouvrir un espace de paix intérieure, une forme de libération au cœur même de la maladie. 

Karma (Action et conséquence) : Le karma désigne la loi de cause à effet des actions humaines. 

Il peut être traduit par la responsabilité et l’impact de chaque geste. En soins palliatifs, cela 

invite à considérer l’importance des petites attentions : une parole douce, un geste lent, un 

regard soutenant. Ces micro-actions, bien que discrètes, produisent des effets concrets sur le 

vécu du patient et de sa famille. Ainsi, le fait de proposer à Mme B. un exercice respiratoire 

simple n’était pas anodin : il a modifié son rapport au moment présent et a allégé son sentiment 

de solitude. 

Dharma (Le chemin de vie) : Traditionnellement, le dharma renvoie au devoir moral et social. 

Il peut être compris comme la fidélité à ses valeurs profondes. En fin de vie, cela signifie 

permettre à chacun d’achever son parcours en cohérence avec ce qui lui importe encore : dire 

adieu à un proche, transmettre un message, accomplir un rituel simple, préserver une relation 

essentielle. Pour Mme B., son ‘rendez-vous de souffle’ est devenu une manière de rester alignée 

avec une valeur intime : chercher à habiter pleinement l’instant, même dans la fragilité. 

Ces repères rejoignent les objectifs fondamentaux des soins palliatifs : accompagner la personne 

au-delà de la seule dimension biologique, préserver sa dignité et lui offrir un espace de sens. 

Leur usage doit rester optionnel, proportionné et respectueux : le soignant n’enseigne pas une 

philosophie, mais propose, à travers le souffle ou la posture, une ouverture à une expérience de 

présence qui peut résonner avec les besoins intérieurs du patient. 

Toutefois, il arrive que certains patients expriment spontanément des questionnements 

spirituels ou fassent référence à des traditions philosophiques et religieuses spécifiques. Dans 

ces cas, le rôle du soignant peut être de reconnaître et accueillir ces références, afin de 

soutenir la personne dans sa recherche de sens. 

Ainsi, pour certains patients qui se sentent en affinité avec la pensée indienne/ musulmane/ 

bouddhiste, la perspective yogique peut constituer un appui. La vision de la mort comme 

transition plutôt que comme fin absolue, les notions de karma (conséquence des actions) et 

de Mokṣa (libération ultime) peuvent être vécues comme des ressources intérieures apaisantes. 

Cette représentation de la vie et de la mort dans un cycle plus vaste favorise parfois une 

acceptation plus sereine de la finitude, en donnant une continuité symbolique et existentielle 

à l’expérience de mourir. 

Un exemple clinique peut illustrer cette ouverture. Un patient atteint d’un cancer avancé, 

d’origine indienne, partageait avec l’équipe : « Je crois que ce n’est pas la fin, je vais revenir 

autrement. » Plutôt que de corriger ou de taire ce propos, le soignant a choisi de l’accueillir :   



 

13 
 

« C’est une pensée qui vous apaise ? » Cette simple reconnaissance a permis au patient de 

développer sa propre narration spirituelle, réduisant son angoisse de la peur de la mort et 

renforçant sa sérénité. Dans ce cas, le soignant n’a pas introduit une croyance nouvelle, mais a 

honoré celle qui existait déjà et qui constituait pour le patient une source de force intérieure. 

Ainsi, l’ouverture à la philosophie indienne ne se conçoit pas comme un enseignement, mais 

comme une posture d’écoute active. Le soignant accompagne à partir des mots du patient, en 

reconnaissant la légitimité de ce qui, pour lui, donne sens et apaise son angoisse.  

3.3 - Comparaison internationale : Inde et Occident 

L’intégration du yoga en soins palliatifs reflète des contextes culturels très différents. 

En Inde, le yoga et la spiritualité sont intimement liés à la vie quotidienne. Ils font partie d’un 

horizon partagé, où la maladie et la mort sont accompagnées par des pratiques corporelles, 

respiratoires et méditatives qui soutiennent la personne jusque dans ses derniers instants. Les 

références au karma ou au Mokṣa, par exemple, ne sont pas perçues comme des ajouts exotiques 

mais comme des évidences culturelles. Dans ce cadre, il est naturel qu’un patient en fin de vie 

pratique une respiration consciente, reçoive la visite d’un conseiller spirituel ou bénéficie d’une 

séance de yoga doux à domicile. 

En Occident, le contexte est tout autre. Le yoga y a gagné en popularité au cours des dernières 

décennies, mais son intégration dans les soins reste plus récente et s’appuie essentiellement sur 

les données scientifiques qui en démontrent les effets sur la douleur, l’anxiété ou la qualité de 

vie.  

Malgré ces différences, les deux approches poursuivent le même objectif : soulager la 

souffrance et préserver la dignité de la personne. Les techniques utilisées sont similaires : 

respiration, postures adaptées, méditation, mais leur justification diffère : enracinement culturel 

et spirituel en Inde ≠ validation scientifique et adaptation laïque en Occident. 

Cette comparaison met en lumière un point essentiel pour le contexte belge : l’intégration de la 

yogathérapie en soins palliatifs ne peut pas s’appuyer sur une tradition culturelle partagée, mais 

doit trouver sa légitimité dans un langage universel, neutre et validé par la recherche. 

3.4 – Yoga et médecine intégrative : une convergence en soins palliatifs 

La médecine intégrative est une approche de la santé qui associe les traitements médicaux 

conventionnels aux thérapies complémentaires fondées sur des preuves, dans une perspective 

centrée sur la personne. Elle ne rejette pas les avancées biomédicales, mais cherche à les 

enrichir par une compréhension globale de l’être humain, incluant ses dimensions physique, 

émotionnelle, mentale, sociale et spirituelle. 

Dans ce cadre, le yoga et par extension, la yogathérapie est de plus en plus reconnue comme 

une intervention complémentaire valide, notamment dans les domaines de la douleur 

chronique, de l’oncologie, de la santé mentale et des soins palliatifs. 

 

 



 

14 
 

Les convergences entre yoga et médecine intégrative sont nombreuses : 

• Vision globale du patient : Le yoga envisage l’humain comme une entité 

multidimensionnelle (pañcamaya en sanskrit), faite de couches interreliées : corps 

physique, énergie vitale, mental, intellect et conscience profonde. Cette vision rejoint 

l’approche palliative, qui considère le patient dans sa souffrance totale de Dame Cicely 

Saunders. 

• Partenariat thérapeutique : Le yoga valorise l’autonomie et l’engagement actif du 

patient. Cette responsabilisation douce est cohérente avec les soins palliatifs, où le 

patient reste acteur de ses choix jusqu’au bout. 

• Outils accessibles et non invasifs : Respiration, attention, mouvements doux, ancrage 

sensoriel : les outils du yoga sont peu coûteux, facilement transposables, et peuvent être 

transmis de manière simple au lit du patient, sans effets secondaires. 

• Soutien à l’équipe soignante : La yogathérapie ne bénéficie pas uniquement aux 

patients. De plus en plus d’établissements hospitaliers intègrent des pratiques de pleine 

conscience et de yoga pour prévenir le burn-out des soignants. En soins palliatifs, où la 

charge émotionnelle est intense, ces ressources peuvent renforcer la résilience et la 

qualité de présence des professionnels. 

Par ailleurs, plusieurs institutions de référence dans le monde (Memorial Sloan Kettering 

Cancer Center, MD Anderson Cancer Center, Mount Sinai Hospital…) ont intégré la 

yogathérapie à leurs protocoles de soins intégratifs. Les patients en phase terminale y 

bénéficient, sur prescription médicale, de séances de yoga adaptées, encadrées par des 

thérapeutes certifiés. 

Dans le contexte belge, l'intégration est encore balbutiante, mais des signaux positifs émergent : 

certains hôpitaux proposent déjà des ateliers de méditation ou de pleine conscience, des cours 

de yoga collectif pour le personnel et des débats sur l'humanisation des soins ouvrant la voie à 

une reconnaissance plus large des approches complémentaires. 

Ainsi, la rencontre entre yogathérapie et soins palliatifs n’est pas une juxtaposition de pratiques, 

mais une rencontre naturelle entre deux démarches centrées sur la compassion, la présence et 

la dignité. 

Les soins palliatifs ne visent pas à guérir, mais à soulager, accompagner et donner du sens à 

l’expérience de la fin de vie. Leur approche se veut pluridisciplinaire, intégrative et humaine, 

en tenant compte du vécu du patient dans toutes ses dimensions : biologique, psychologique, 

sociale, existentielle et spirituelle. 

Cette philosophie rejoint profondément celle du yoga, qui vise également l’apaisement de la 

souffrance intérieure, l’ajustement à l’impermanence et la réconciliation avec soi-même. 

3.5 – Revue de la littérature scientifique : douleur, anxiété, sommeil, spiritualité 

L’évaluation des effets du yoga thérapeutique dans un contexte médical et plus spécifiquement 

en soins palliatifs s’est considérablement développée depuis les deux dernières décennies. 



 

15 
 

Plusieurs études, revues systématiques et publications cliniques ont tenté de quantifier et de 

qualifier l’impact du yoga sur des variables telles que la douleur, l’anxiété, le sommeil ou la 

qualité de vie. Les références complètes de ces études sont reprises en annexe 1 (bibliographie) 

afin d’alléger la lecture du texte principal. 

Douleur 

La douleur est une des premières indications explorées dans les études sur la yogathérapie. Dans 

une méta-analyse conduite par Cramer et al. (2013), portant sur 16 essais contrôlés randomisés, 

les auteurs concluent que le yoga réduit significativement la douleur perçue chez les patients 

souffrant de douleurs chroniques, en particulier dorsales et musculosquelettiques. 

Les mécanismes proposés incluent : 

• Une meilleure conscience corporelle permettant d’anticiper ou de relâcher les tensions. 

• La modulation du système nerveux autonome (activation du parasympathique). 

• La diminution de l’inflammation via des effets sur l’axe hypothalamo-hypophyso-

surrénalien.  

• En somme, la yogathérapie peut moduler la perception de la douleur chronique via des 

mécanismes neurophysiologiques (activation des circuits du contrôle attentionnel, 

inhibition des voies nociceptives, diminution de l’activité du système limbique). 

En soins palliatifs, même si la littérature est plus limitée, plusieurs études de cas (Danura et al., 

2016 ; Rangaswamy et al., 2020) rapportent une diminution de l’intensité et de la souffrance 

liée à la douleur, notamment grâce à des pratiques respiratoires et de relaxation profonde. 

Anxiété et détresse émotionnelle 

L’anxiété en fin de vie est souvent multifactorielle : peur de la douleur, de l’inconnu, sentiment 

de perte de contrôle, solitude… Des essais cliniques (Sharma et al., 2012 ; Telles et al., 2010) 

montrent que les pratiques de respiration lente et de méditation guidée diminuent 

significativement les scores d’anxiété chez les patients atteints de cancer. 

Une étude pilote réalisée au Mount Sinaï Hospital (New York) auprès de patients en phase 

terminale ayant reçu 1 séance de yoga thérapeutique par semaine pendant 4 semaines rapporte: 

• Une diminution moyenne de 30 % de l’anxiété mesurée par le GAD-7. 

• Un sentiment accru de présence à soi et dignité, et de sérénité intérieure exprimé 

qualitativement. 

Sommeil et repos 

Le yoganidrā, ou "sommeil yogique", est une technique de relaxation guidée utilisée dans 

plusieurs protocoles de yogathérapie. Une étude de Zhou et al. (2018), réalisée auprès de 

patients sous chimiothérapie, montre que le yoganidrā améliore la qualité du sommeil, réduit la 

latence d’endormissement et diminue les réveils nocturnes. 

Dans le contexte palliatif, ces effets sont particulièrement pertinents, car le sommeil est souvent 

perturbé par la douleur, l’anxiété ou la prise médicamenteuse. Les séances de relaxation peuvent 



 

16 
 

être proposées même à des patients alités, sous sédation légère, avec un effet perçu 

d’apaisement général. 

Spiritualité et qualité de vie globale 

La modification de l’image corporelle, la perte progressive de l’autonomie, le bouleversement 

identitaire, la peur de l’inconnu, les multiples questions qui font surface et qui demeurent 

souvent sans réponse, la perte de la capacité de travailler de même que les répercussions 

financières qui en découlent, contribuent à la détresse du patient et de son entourage. (Vinay et 

al., 2011) La traversée entamée par le patient à partir du moment où il reçoit la nouvelle du 

diagnostic de maladie incurable et durant tout le parcours qui le conduira jusqu’à sa fin 

prochaine, peut l’amener à chercher un sens à cette épreuve. Toutefois, une quête de sens qui 

demeure sans issue pourrait générer une souffrance d 'ordre spirituel chez certaines personnes. 

La fin de vie s’accompagne fréquemment d’un questionnement existentiel :                                         

« Pourquoi moi ? », « Qu’est-ce que je laisse derrière ? », « Qu’y a-t-il après ? ». Plusieurs 

études (Puchalski et al., 2014 ; Büssing et al., 2012) ont exploré les effets du yoga sur la 

dimension spirituelle du vécu, définie ici non comme religieuse, mais comme un sentiment de 

connexion, de sens ou de transcendance. 

Les patients ayant pratiqué régulièrement la respiration consciente, des visualisations guidées 

ou des méditations orientées sur la gratitude ou la paix intérieure témoignent d’une diminution 

de la détresse existentielle, d’une acceptation accrue de leur état, et d’un sentiment de 

réconciliation. 

Limites méthodologiques de la recherche actuelle 

Il est important de noter que : 

• La plupart des études sont de petite taille, souvent sans groupe contrôle. 

• Il existe une hétérogénéité importante des protocoles de yoga utilisés. 

• Les effets mesurés sont souvent auto-déclarés, avec un biais de désirabilité sociale. 

L’évaluation de l’efficacité des traitements et soins holistiques demeure en outre un enjeu 

méthodologique majeur. Ces approches s’intègrent difficilement dans le cadre strict des 

essais cliniques randomisés, qui exigent un contrôle rigoureux des variables et une mesure 

à l’aveugle. Or, la réalité des soins palliatifs est marquée par une grande complexité, et les 

effets des interventions complémentaires relèvent souvent de mécanismes synergiques, 

difficilement réductibles à une causalité unique. Leur impact se manifeste parfois de manière 

progressive, qualitative ou contextuelle, à travers les perceptions, le ressenti et l’expérience 

singulière des patients. 

Dès lors, les preuves d’efficacité disponibles dans la littérature restent limitées, et de 

nombreuses publications rapportent des résultats contrastés ou non concluants. Cette situation 

ne traduit pas nécessairement une absence d’efficacité, mais souligne plutôt la difficulté 

d’appliquer aux approches holistiques les outils classiques de la recherche biomédicale. 

Cependant, les résultats convergent de plus en plus vers une reconnaissance croissante du yoga 

thérapeutique comme intervention douce, pertinente, bien tolérée, et potentiellement 

transformative pour les patients en fin de vie. Cette tendance est également confirmée par les 



 

17 
 

données du terrain : un sondage réalisé dans neuf maisons de soins palliatifs en Colombie-

Britannique a montré que 81 % des personnes interrogées souhaitaient avoir accès à des 

thérapies complémentaires au sein même de l’établissement (Rahim-Jamal et al., 2011). Dans 

la même perspective, la Société d’oncologie intégrative a publié en 2009 des lignes directrices 

encourageant l’intégration des approches complémentaires dans le champ de l’oncologie (Deng 

et al., 2009).6 

Ces données scientifiques renforcent la pertinence de ma démarche et de mon hypothèse de 

recherche. 

3.6 – La souffrance globale et le rôle des approches corps-esprit 

L’un des fondements des soins palliatifs est la notion de souffrance globale,7  introduite par 

Dame Cicely Saunders, pionnière du Mouvement des Hospices. Elle désigne une souffrance 

qui dépasse le plan physique et englobe les dimensions psychologiques, sociales, existentielles 

et spirituelles du vécu du patient. Cette souffrance est souvent difficile à objectiver, mais elle 

s’exprime par des signes de désespoir, de repli, d’angoisse ou de perte de repères. 

Un langage au-delà des mots 

Les patients en fin de vie ne disposent pas toujours des mots pour exprimer cette souffrance. Le 

langage verbal atteint ses limites face à l’indicible. Or, le corps devient alors un lieu de 

résonance de cette détresse : tensions musculaires, respiration courte, agitation nocturne, 

raideur, fatigue inexpliquée. 

Les approches dites corps-esprit, dont fait partie la yogathérapie, offrent une réponse précieuse 

à ce niveau. Elles permettent : 

1. D’accéder à la souffrance par le biais du corps, sans nécessairement la verbaliser. 

2. De restaurer un lien doux avec le corps, souvent vécu comme objet de douleur ou de 

défaillance. 

3. De créer un espace intérieur de calme et de sécurité, même dans des situations 

extrêmes. 

Le yoga, dans son essence, n’est pas qu’un enchaînement de postures. C’est une pratique de 

conscience, de lien à soi et au monde. Trois éléments apparaissent essentiels en contexte 

palliatif : 

• Le souffle : ancrage vivant, disponible, toujours présent. Il devient un support 

d’apaisement, d’acceptation, et même parfois de transcendance. 

• La posture : adaptée, respectueuse, elle donne au patient un sentiment de verticalité 

intérieure, même en position allongée. 

• La présence : dans le cadre thérapeutique, l’écoute silencieuse du soignant devient en 

soi un outil de soin. 

 
6 BERNATCHEZ, Marie Solange, COLLIN, Johanne, GAGNON, Pierre, et al. La gestion des symptômes en 

soins palliatifs au-delà de la médication. Cahiers francophones de soins palliatifs, 2015, vol. 15, no 2, p. 33-51. 
7 CLARK, David. Total pain', disciplinary power and the body in the work of Cicely Saunders, 1958–

1967. Social science & medicine, 1999, vol. 49, no 6, p. 727-736. 

 



 

18 
 

Dans ce sens, le souffle, la posture, l’attention consciente ne sont pas des techniques en soi, 

mais des portes d’accès à une présence plus profonde, une manière d’habiter ce qui est, sans 

lutte. 

La reconquête du corps vécu 

En soins palliatifs, le corps du patient est souvent manipulé, médicalisé, perfusé. La 

yogathérapie invite à une reconnexion sensible : poser les mains sur le ventre, ressentir le 

mouvement du souffle, mobiliser doucement les doigts ou les pieds, sans objectif de 

performance. Cette reconquête du corps vécu peut redonner au patient un sentiment d’existence 

pleine, même fugace. 

Un patient ayant bénéficié d’une séance de respiration guidée déclarait : 

« Je ne peux plus marcher… mais j’ai senti que j’étais encore là, vraiment. » 

Une manière d’habiter l’instant 

Les pratiques de pleine conscience et de méditation inspirées du yoga permettent aussi de 

ramener le patient à l’instant présent, ce qui constitue un remède puissant contre l’angoisse 

anticipatoire. En focalisant l’attention sur une sensation corporelle, un son, une image 

intérieure, le mental se libère temporairement du flot de pensées ruminantes. 

Cette capacité à être là, dans l’ici et maintenant, est précieuse à la fois pour le patient, pour 

ses proches, et pour les soignants. Elle crée un climat de sécurité émotionnelle, de confiance, 

de simplicité.  

3.7 – Limites, précautions et critiques de l’usage du yoga en soins palliatifs 

Si la yogathérapie présente un potentiel d’accompagnement réel et porteur en soins palliatifs, il 

est essentiel d’aborder ses limites et les précautions nécessaires à son usage clinique, pour 

éviter les dérives, les malentendus ou les effets contre-productifs. 

1. Risques de projections culturelles ou spirituelles inadaptées 

Bien que le yoga soit aujourd’hui largement occidentalisé, il reste associé à des traditions 

philosophiques orientales (hindouisme, bouddhisme). Cela peut générer des malentendus, des 

résistances ou des inquiétudes chez certains patients, familles ou professionnels, notamment 

dans des contextes hospitaliers laïcs ou multiculturels. 

Précaution : Il est impératif de présenter la yogathérapie comme une approche laïque, 

thérapeutique et adaptée, dénuée de toute connotation religieuse. Elle doit être proposée dans 

un langage neutre, centré sur le corps et le souffle, sans symbolique ni discours ésotérique. 

2. Risques d’instrumentalisation ou de récupération commerciale 

Le développement rapide du yoga dans les pays occidentaux a entraîné l’émergence d’une 

industrie parfois éloignée de l’éthique du soin : promesses de guérison, certifications douteuses, 

marketing agressif…Ces dérives jettent le discrédit sur les démarches sérieuses et 

médicalement encadrées. 



 

19 
 

Précaution : Se référer exclusivement à des praticiens formés à la yogathérapie dans un 

cadre professionnel de santé (ex : formation post-graduée pour soignants), travaillant en lien 

avec les équipes médicales, avec une supervision éthique et une traçabilité des interventions. 

3. Limites cliniques et indications restreintes 

Tous les patients en soins palliatifs ne sont pas candidats à une intervention de type 

yogathérapie. Certains peuvent être trop affaiblis, désorientés, douloureux ou simplement non 

réceptifs. L’effort de “faire quelque chose” peut devenir une source de stress si mal adapté. 

Précaution : La yogathérapie doit toujours être proposée comme une possibilité et non une 

obligation. Elle nécessite une évaluation clinique préalable, et doit être interrompue si elle 

génère de l’inconfort ou de la fatigue. 

4. Manque de formation ou d’intégration dans les équipes 

Le succès d’une telle approche repose sur sa reconnaissance au sein de l’équipe 

interdisciplinaire. Si elle est pratiquée en marge, ou sans communication avec les soignants, 

elle risque de rester isolée, voire d’être rejetée. 

Précaution : Intégrer la yogathérapie dans le projet thérapeutique de l’équipe, avec des 

temps de concertation, de formation croisée et de retour d’expérience. Cela favorise l’adhésion 

et l’ancrage institutionnel. 

5. Données scientifiques encore limitées 

Bien que prometteuses, les recherches actuelles sur la yogathérapie en soins palliatifs manquent 

encore de rigueur méthodologique et d’ampleur statistique. Les publications sont souvent issues 

de petits échantillons ou de revues peu référencées. 

Précaution : Utiliser la yogathérapie de façon complémentaire, sans jamais l’opposer ou la 

substituer aux soins médicaux conventionnels. Elle doit être considérée comme un soin de 

soutien, non curatif, dont les effets sont souvent qualitatifs, subtils, mais puissants dans leur 

humanité.  

3.8 – Synthèse : cadre éthique d’une yogathérapie en contexte palliatif 

La mise en œuvre d’une approche comme la yogathérapie en soins palliatifs ne peut se faire 

sans une réflexion éthique approfondie, à la hauteur de la vulnérabilité des patients et de la 

complexité des situations. 

✓ Respect de l’autonomie du patient 

Toute proposition thérapeutique, et a fortiori toute pratique corporelle, doit être présentée dans 

le respect total de la liberté du patient. En soins palliatifs, cette autonomie est parfois fragile, 

fluctuante. Il est donc essentiel de s’assurer du consentement éclairé et réversible, sans pression, 

sans attente implicite. 



 

20 
 

Le rôle du soignant n’est pas de convaincre, mais de proposer, d’écouter, d’ajuster, dans une 

logique de co-construction. L’important n’est pas la pratique elle-même, mais ce qu’elle permet 

au patient de (re)trouver en lui-même. 

✓ Bienfaisance et non-malfaisance 

Le principe éthique de non-malfaisance impose de s’assurer que la yogathérapie ne devienne 

pas une charge, un effort inutile ou une source de culpabilité. Elle doit s’adapter à l’état du 

patient, être modulée ou suspendue en fonction de ses réactions. La bienfaisance, quant à elle, 

suppose que chaque geste posé soit orienté vers le soulagement, la paix, la dignité. 

Dans certains cas, un simple accompagnement respiratoire silencieux peut avoir plus 

d’impact qu’un protocole complexe. C’est l’intention du soin qui prime sur la technique. 

✓ Justice et équité d’accès 

Une démarche éthique implique également une équité d’accès à ces soins de soutien. Si la 

yogathérapie devient un privilège réservé à quelques patients, elle risque de creuser des 

inégalités dans l’accompagnement. Il convient donc de penser son intégration au niveau 

institutionnel, avec des formations ouvertes, un soutien administratif, et une inscription claire 

dans l’offre de soins. 

✓ Neutralité spirituelle 

Il ne s’agit pas de transmettre une croyance, mais d’ouvrir un espace d’intériorité universel, 

accessible à chacun, quelle que soit sa culture ou sa foi, à l’image du travail réalisé par Jon 

Kabat-Zinn 8, qui a su rendre la méditation de pleine conscience accessible dans un cadre laïque 

et scientifique. 

Ainsi pensée, la yogathérapie peut devenir une médecine de la conscience, discrète, douce, 

mais profondément transformatrice. En fin de vie, là où les mots se taisent et où les gestes 

comptent plus que les discours, elle offre une forme de présence soignante incarnée, au service 

du vivant jusque dans l’ultime passage.  

 4 – Proposition d’intégration concrète de la yogathérapie en soins palliatifs 

Lors de mon stage et de ma pratique en soins palliatifs, j’ai observé à plusieurs reprises un 

décalage entre : 

• la richesse des besoins exprimés par les patients (calme intérieur, soulagement corporel 

doux, besoin de respiration ou de silence), 

• et la pauvreté relative des ressources non médicamenteuses disponibles à l’hôpital. 

La souffrance globale, bien identifiée par les soignants, est parfois laissée sans réponse 

spécifique. La parole ne suffit pas toujours, les traitements médicamenteux ne calment pas tout, 

 
8 Jon Kabat-Zinn, Full Catastrophe Living: Using the Wisdom of Your Body and Mind to Face Stress, Pain, and 

Illness, revised edition, New York: Bantam Books, 2013. 



 

21 
 

et l’écoute active, aussi essentielle soit-elle, demande à être soutenue par des gestes concrets, 

simples, intégrés au quotidien. 

C’est dans ce contexte qu’émerge la proposition d’un protocole de yogathérapie adaptée aux 

soins palliatifs, à la fois clinique, éthique, et réaliste. 

Le projet que je propose vise à répondre à quatre objectifs prioritaires : 

1. Soulager les manifestations corporelles et émotionnelles de la souffrance (tensions, 

anxiété, agitation, insomnie, sensation d’étouffement). 

2. Offrir un espace d’écoute corporelle et de présence à soi, même dans la vulnérabilité. 

3. Soutenir la qualité relationnelle entre patient, soignants et proches, en renforçant 

un climat de calme et de sécurité intérieure. 

4. Proposer une démarche structurée et évaluable, intégrée dans l’équipe et 

respectueuse du cadre hospitalier. 

Afin de porter ce projet au niveau institutionnel, j’ai intention de fonder en 2026 l’ASBL 

‘Hospital Yoga Trust’, basée à Bruxelles. 

 

Elle a pour mission de : 

• Développer des protocoles cliniques de yogathérapie adaptés à différents contextes 

hospitaliers. 

• Former les soignants à des micro-pratiques corps-souffle, simples et transférables. 

• Créer une base de données cliniques permettant d’évaluer l’impact de ces pratiques 

(qualité de vie, symptômes, satisfaction des patients). 

• Construire un réseau de thérapeutes certifiés en yogathérapie hospitalière. 

 

4.1– Exemple de protocole simple (adaptable au lit du patient) 

Durée : 20 à 30 minutes 

Fréquence : 1 à 2 fois/semaine selon tolérance et demande 

Lieu : en chambre, avec accord du patient et de l’équipe 



 

22 
 

Exemple : Respiration consciente et méditation d’apaisement 

Durée : 30–40 minutes 

Objectif : réduction du stress, apaisement émotionnel, création d’un espace intérieur de 

calme. 

1. Introduction et respiration consciente (5 min) 

Assis confortablement, le patient est invité à prendre quelques respirations profondes, 

en inspirant par le nez et en expirant par la bouche. 

 Instruction : « Concentrez-vous sur votre respiration et laissez vos pensées s’apaiser.» 

2. Texte inspirant (5–10 min) 

Lecture d’un court texte universel, non religieux : une phrase de poésie, de philosophie 

ou de littérature qui évoque la paix intérieure, la continuité de la vie ou l’apaisement. 

 Exemple possible : « Quand on respire calmement, c’est un peu de paix que l’on 

invite en soi. » 

3. Réflexion et méditation guidée (10 min) 

Le patient est invité à réfléchir silencieusement sur le texte lu. 

Instruction : « Fermez les yeux, laissez ces mots résonner en vous, et accueillez le 

sentiment de sérénité qu’ils apportent. » 

4. Postures douces (10–15 min) 

• Étirement latéral doux : assis, lever le bras droit et incliner légèrement le 

buste sur le côté gauche, puis inverser. 

• Rotation douce du tronc : assis, mains posées sur les genoux, tourner 

lentement le buste à droite puis à gauche 

Ces mouvements sont faits sans effort, avec attention à la respiration. 

5. Relaxation finale (5–10 min) 

Assis confortablement, yeux fermés, invitation à relâcher tout le corps. 

Instruction : « Concentrez-vous sur le souffle et laissez venir un sentiment de paix 

intérieure. » 

Étape Contenu Objectif 

Accueil Présence silencieuse, respiration naturelle 
Créer un climat de sécurité 

et de lenteur 

Respiration 
Respiration abdominale douce, guidée (± 5 

min) 

Diminuer l’anxiété, réguler 

le rythme cardiaque 

Mobilisation douce 
Mouvements des doigts, poignets, pieds 

(assis ou couché) 

Réveiller doucement le 

corps sans effort 

Visualisation ou 

méditation 

Méditation de l’arbre, du souffle, ou 

évocation de souvenirs apaisants 

Favoriser la détente 

mentale et l’ancrage 

Clôture 

Moment d’intégration silencieuse, puis 

parole libre (phrase de gratitude ou 

d’ancrage) 

Renforcer le sentiment 

d’unité et de dignité 



 

23 
 

Exemple : Yoga de la stabilité et du lâcher-prise 

Durée : 30–40 minutes 

Objectif : soutenir la stabilité émotionnelle, encourager le lâcher-prise, cultiver la paix 

intérieure. 

1. Introduction et respiration consciente (5 min) 

Assis ou allongé, respiration abdominale lente et régulière. 

 Instruction : « Inspirez doucement… expirez longuement… laissez les tensions se 

relâcher. » 

2. Phrase de réflexion (5–10 min) 

Lecture d’une maxime simple, universelle et laïque, par exemple : 

« Comme une montagne reste immobile face aux vents, je peux trouver en moi un 

espace de stabilité. » 

3. Méditation guidée (10 min) 

Invitation à répéter intérieurement une formule simple et neutre. 

Exemple : « Je suis calme. Je suis en paix. » 

4. Postures douces (10–15 min) 

• Posture de l’enfant (adaptée avec coussins) : s’incliner légèrement en avant 

pour relâcher le dos. 

• Posture de la montagne (debout ou assis) : sentir la verticalité et la stabilité 

du corps 

           L’accent est mis sur le ressenti de stabilité et de calme. 

5. Relaxation finale (5–10 min) 

Allongé ou assis, yeux fermés, corps relâché. 

Instruction : « Laissez le souffle revenir naturellement… Accueillez une sensation de 

paix et de sécurité intérieure. » 

Au-delà des techniques et des approches théoriques, la véritable valeur de l’intégration du yoga 

en soins palliatifs réside dans la capacité à adapter chaque proposition à la singularité du 

patient. Les besoins en fin de vie sont profondément individuels : ils dépendent de l’histoire, 

des croyances, des capacités physiques et des valeurs propres à chacun. 

La personnalisation commence par une évaluation holistique : il ne s’agit pas seulement de 

mesurer les symptômes physiques, mais aussi de prendre en compte les dimensions 

psychologiques, sociales et spirituelles. Des conversations ouvertes avec le patient et ses 

proches permettent d’identifier leurs attentes, leurs limites, et leur rapport éventuel à des 

pratiques corporelles ou méditatives. 

Le respect des croyances et des valeurs est central. Pour certains, un simple exercice respiratoire 

peut suffire ; pour d’autres, une méditation guidée peut avoir du sens. L’autonomie et le 

consentement doivent toujours primer. 

L’adaptation concerne également les pratiques elles-mêmes. Les postures sont ajustées aux 

capacités physiques, la durée des séances est modulée selon l’état de fatigue, et la progression 

reste flexible. La sécurité et le confort priment sur toute recherche de performance. 



 

24 
 

Enfin, la personnalisation suppose un suivi continu. Les besoins évoluent au fil du temps, et 

l’accompagnement doit rester réactif, ajusté, ouvert au feedback du patient et de sa famille. 

En définitive, cette approche centrée sur la personne renforce non seulement la qualité de vie, 

mais aussi la relation de confiance et de respect entre soignants et patients. Elle traduit l’esprit 

même des soins palliatifs : offrir un soin véritablement humain, qui prend en compte la globalité 

de l’expérience vécue. 

Le déploiement peut se faire en plusieurs étapes : 

1. Phase pilote dans une unité (3 à 6 mois). 

2. Évaluation qualitative et quantitative (questionnaires patients, entretiens équipe, 

indicateurs de confort). 

3. Extension progressive à d’autres unités ou institutions. 

4. Recherche clinique sur l’impact (en partenariat universitaire). 

4.2– Intégration dans la culture soignante : freins, leviers et sensibilisation 

➢ Freins observés dans le milieu hospitalier :  

 

Malgré la bienveillance générale des équipes soignantes en soins palliatifs, certains 

obstacles à l’intégration de la yogathérapie sont récurrents : 

• Scepticisme scientifique : Certains professionnels associent encore le yoga à une 

pratique non fondée, ésotérique ou "non médicale". 

• Méconnaissance des modalités concrètes : Peu de soignants savent qu’il existe une 

forme de yoga "au lit du patient", sans effort, sans matériel. 

• Peu de repères institutionnels : L’absence de cadre officiel ou de soutien administratif 

peut freiner l’initiative. 

➢ Leviers d’acceptation et de transformation :  

À l’inverse, plusieurs facteurs facilitent l’intégration : 

• Une approche par la preuve et par l’expérience : Lorsque les soignants assistent à 

une séance ou recueillent les retours patients, leur regard change souvent. 

• Le besoin de ressources pour la qualité relationnelle : De nombreux soignants 

expriment le manque d’outils pour gérer l’angoisse ou créer du lien autrement. 

• L’inscription dans un projet d’équipe : L’intégration est mieux acceptée quand elle 

est discutée collectivement et construite avec les référents de l’unité. 

• La simplicité et l’humilité de l’approche : Une yogathérapie respectueuse, discrète, 

au service du soin, est souvent bien accueillie. 

➢ Actions de sensibilisation proposées :  

• Organisation d’ateliers de découverte du souffle et de la présence, réservés aux 

soignants, durant les pauses ou les réunions d’équipe. 

• Présentation du projet dans des Groupes Locaux d’Évaluation Médicale (GLEM) ou 

lors de journées institutionnelles. 



 

25 
 

• Intégration d’un module d’introduction à la yogathérapie dans les formations 

continues hospitalières. 

• Diffusion d’un guide simple/ Flyer : “Yogathérapie en soins palliatifs : 10 idées reçues 

– 10 gestes possibles” (voir annexe 2) 

À terme, le projet pourrait aboutir à la création d’un modèle belge d’intégration de la 

yogathérapie dans les soins palliatifs, fondé sur trois piliers : 

1. Formation continue et certification de professionnels de santé, avec une approche 

rigoureuse, laïque et adaptée aux réalités hospitalières. 

2. Création de postes de thérapeutes intégratifs dans les institutions. 

3. Recherche action participative, en lien avec les universités, pour évaluer 

scientifiquement les effets des interventions proposées. 

 5 – Conclusion 

Ce travail m’a conduit à croiser deux mondes qui, de prime abord, semblent éloignés : celui 

de la médecine hospitalière, structurée, scientifique, orientée vers le soin curatif ; et celui du 

yoga thérapeutique, issu de traditions philosophiques orientales, mais de plus en plus utilisé 

dans une visée d’accompagnement. Leur point de rencontre s’est révélé être l’humain 

souffrant, dans toute sa complexité. 

En tant que médecin anesthésiste et algologue (spécialiste de la douleur), il m’a semblé naturel 

de consacrer mon travail de fin d’études à la thématique de la gestion de la douleur. J’avais 

initialement choisi d’explorer « Le rôle des cannabinoïdes dans l’optimisation de la prise en 

charge de la douleur en soins palliatifs ». 

C’est pourtant la situation clinique de Madame B., à la fois simple et profondément marquante, 

qui a ouvert une nouvelle voie de réflexion. Elle m’a amené à questionner non seulement les 

approches médicamenteuses, mais aussi la place que pourraient occuper des méthodes 

intégratives comme la yogathérapie dans l’accompagnement en soins palliatifs. 

Face à la souffrance existentielle, à l’angoisse et à la perte de repères, j’ai ressenti la nécessité 

de rechercher des outils thérapeutiques capables de soutenir non seulement le corps, mais 

également l’âme, tout en respectant le cadre hospitalier, l’éthique soignante et les réalités de 

terrain. 

À travers l’analyse d’une situation clinique vécue, l’étude de la littérature scientifique, l’examen 

des enjeux éthiques et la formulation d’un projet d’intégration institutionnelle, j’ai pu mettre en 

évidence le potentiel réel encore largement sous-exploité de la yogathérapie en contexte 

palliatif. La yogathérapie ne se substitue à aucun soin conventionnel. Elle n’est ni magique, ni 

miraculeuse. Mais elle peut : 

• Compléter un traitement antalgique en apaisant le vécu corporel du patient. 

• Soutenir la régulation émotionnelle face à l’angoisse existentielle. 

• Restaurer une relation apaisée au corps, souvent vécu comme douloureux ou 

médicalisé. 

• Créer un espace d’écoute silencieuse, de présence partagée, sans attente ni solution. 



 

26 
 

Elle agit à un niveau subtil mais essentiel, souvent difficile à mesurer, mais palpable dans la 

qualité du lien soignant-soigné, dans les silences habités, dans les souffles retrouvés. C’est une 

philosophie de soin, fondée sur l’écoute, la lenteur, l’ajustement à ce qui est et donc 

profondément compatible avec l’esprit des soins palliatifs. 

Ce mémoire ne prétend pas à l’exhaustivité. Il ne s’agit pas d’un essai clinique ni d’une 

évaluation quantitative de la yogathérapie en soins palliatifs. Les éléments développés ici 

reposent sur : 

• Une expérience de terrain limitée dans le temps. 

• Une revue de littérature partielle, en constante évolution. 

• Un projet encore en cours de déploiement, dont les effets devront être documentés dans 

le temps. 

J’ai veillé à garder une posture prudente, ancrée dans la clinique, respectueuse des principes 

éthiques du soin : autonomie du patient, bienfaisance, non-malfaisance, neutralité culturelle. 

Ce mémoire a nourri en moi une conviction profonde : la fin de vie ne devrait pas être réduite 

à la technique, mais élargie à la présence, à la respiration, à l’être. Dans cette perspective, la 

yogathérapie me semble pouvoir s’intégrer de façon pertinente, éthique et réaliste aux soins 

palliatifs. Elle ne remplacera jamais les approches médicales, psychologiques ou spirituelles 

déjà en place, mais elle peut y apporter un souffle nouveau à la fois au sens propre et au sens 

symbolique. 

En tant que médecin formé aux pratiques corps-esprit, j’y vois un levier d’humanisation du 

soin, un espace de paix possible au cœur même de la fin de vie. Non pas comme une solution 

miracle, mais comme une invitation à ralentir, à écouter autrement, et à honorer la dignité du 

vivant jusque dans sa plus grande vulnérabilité. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

27 
 

ANNEXES+ 

Annexe 1 – Bibliographie 

Ouvrages et articles scientifiques : 

1. Cramer H. et al. (2013). Yoga for chronic pain: A meta-analysis of randomized 

controlled trials. Pain, 154(6), 835–842. 

2. Sharma M., Haider T., & Knowlden A. (2012). Yoga as an alternative and 

complementary therapy for patients with cancer: A systematic review. J Evid Based 

Complementary Altern Med, 17(3), 207–216. 

3. Telles S., Singh N., & Balkrishna A. (2010). Managing distress in cancer patients 

through yoga: A study on anxiety and depression. Indian Journal of Palliative Care, 

16(2), 74–80. 

4. Zhou K., Li X., Li J., et al. (2018). Effects of yoga nidra on sleep, anxiety, and quality 

of life in cancer patients receiving chemotherapy. Eur J Oncol Nurs, 36, 104–109. 

5. Büssing A., Ostermann T., Lüdtke R., & Michalsen A. (2012). Effects of yoga 

interventions on pain and pain-associated disability: A meta-analysis. The Journal of 

Pain, 13(1), 1–9. 

6. Danura P., Wijk H., Fjellman-Wiklund A. (2016). Breath as a healing tool: A case 

study in palliative care. Journal of Holistic Nursing, 34(3), 256–263. 

7. Saunders C. (1996). The evolution of palliative care. Patient Education and 

Counseling, 28(1), 3–13. 

8. Puchalski C., Ferrell B. et al. (2014). Improving the quality of spiritual care as a 

dimension of palliative care: The report of the consensus conference. Journal of 

Palliative Medicine, 17(6), 642–656. 

Ouvrages de référence complémentaires : 9. Desikachar T.K.V. (1995). Le cœur du yoga. 

Éditions Courrier du Livre. 10. André C. (2011). Les états d’âme. Odile Jacob. 11. Lemoine 

P. (2015). Soigner jusqu’au bout. Odile Jacob. 

 

Annexe 2 – Guide simple / Brochure 

Yogathérapie en soins palliatifs : 10 idées reçues – 10 gestes possibles 

La yogathérapie en soins palliatifs n’est ni une gymnastique, ni une religion. C’est une boîte à 

outils simple pour accompagner la respiration, l’attention et la relation, dans le respect des 

croyances et des limites de chacun. Chaque geste, même minime, peut créer un espace de 

présence, d’apaisement et de dignité. Ce guide a été conçu pour les soignants en soins palliatifs. 

Il répond à 10 idées reçues sur le yoga en proposant, pour chacune, un geste simple, rapide et 

accessible, directement au lit du patient. Ces gestes ne demandent ni matériel, ni compétence 

particulière, seulement une présence attentive. 

Ce guide n’est qu’une porte d’entrée : l’essentiel reste la qualité du lien humain et la possibilité 

de partager un souffle, un instant de calme, un geste de vie. 



 

28 
 

❖ Idée reçue n°1 : « Le yoga, c’est pour les souples. » 

Geste possible : 

Inviter le patient à lever et abaisser doucement les bras à son rythme, assis ou allongé, en 

synchronisant avec la respiration. 

• Inspirer : lever les bras (même de quelques centimètres). 

• Expirer : relâcher. 

Durée : 3 cycles. 

❖ Idée reçue n°2 : « Le yoga prend trop de temps. » 

Geste possible : 

Pratiquer une respiration consciente de 1 minute. 

• Poser une main sur le ventre. 

• Sentir le souffle qui gonfle et dégonfle l’abdomen. 

• Compter 3 respirations lentes. 

❖ Idée reçue n°3 : « Le yoga est une religion. » 

Geste possible : 

Proposer un ancrage corporel neutre. 

• Fermer les yeux si possible. 

• Observer les sensations des pieds posés sur le sol, ou du corps soutenu par le matelas. 

• Se répéter intérieurement : « Ici et maintenant, je suis soutenu.  

❖ Idée reçue n°4 : « Un patient en fin de vie ne peut pas faire de yoga. » 

Geste possible : 

Suggérer une visualisation douce. 

• Guider le patient vers l’image d’un lieu calme (mer, montagne, jardin…). 

• Relier le souffle à cette image. 

Durée : 2 à 3 minutes. 

❖ Idée reçue n°5 : « Je ne suis pas formé, je ne peux pas guider. » 

Geste possible : 

Accompagner simplement une respiration partagée. 

• Le soignant dit : « Inspirons doucement… Expirons doucement… » 

• 3 fois ensemble. 

Un geste relationnel plus que technique. 

❖ Idée reçue n°6 : « Le yoga, c’est fatigant. » 

Geste possible : 

Proposer une micro-pause de relaxation. 



 

29 
 

• Fermer les yeux. 

• Relâcher les épaules. 

• Inspirer profondément une fois, puis souffler longuement. 

❖ Idée reçue n°7 : « Il faut une tenue spéciale. » 

Geste possible : 

Pratiquer la respiration en carré (même au lit, habillé). 

• Inspirer en comptant 4. 

• Retenir le souffle 4. 

• Expirer 4. 

• Pause 4. 

Cycle à répéter 2 fois. 

❖ Idée reçue n°8 : « Le yoga, c’est pour les jeunes. » 

Geste possible : 

Soutenir une mobilisation douce. 

• Avec le patient assis : tourner lentement la tête à gauche, puis à droite, sans forcer. 

• Synchroniser avec le souffle. 

Durée : 1 minute. 

❖ Idée reçue n°9 : « Le yoga, c’est trop abstrait. » 

Geste possible : 

Proposer un geste-mot d’apaisement. 

• À l’inspiration : poser la main sur le cœur. 

• À l’expiration : murmurer ou penser « merci » ou « paix ». 

3 cycles. 

❖ Idée reçue n°10 : « Le yoga, ça ne change rien à la douleur. » 

Geste possible : 

Proposer une observation du souffle et de la douleur. 

• Inspirer : observer la zone douloureuse. 

• Expirer : imaginer que la tension se relâche un peu. 

Faire 2 ou 3 cycles, sans chercher à supprimer, juste à transformer la perception. 

 

 

 

 



 

30 
 

Annexe 3 – Intérêt du stage 

Mon stage en soins palliatifs s’est déroulé dans deux lieux du réseau IRIS Sud : Le Colibri à 

l’unité K51, de l’hôpital Molière Longchamp à Forest, et l’équipe mobile palliative de 

l’hôpital d’Ixelles. Ces deux expériences m’ont permis de vivre une immersion complète dans 

la réalité du soin palliatif, en unités spécialisées comme en services généraux. 

Le Colibri, situé au dernier étage de l’hôpital Molière, j’ai découvert un lieu profondément 

humain et sensoriellement apaisant. Chaque chambre dispose d’un diffuseur 

d’aromathérapie, et les couloirs dégagent un parfum discret qui contribue à une ambiance 

enveloppante. Une pièce spacieuse permet l’accueil des familles (avec bibliothèque, aquarium 

et machine à café), et une salle de bain Snoezelen équipée d’une baignoire avec lumière 

tamisée offre aux patients un rare moment de confort. Cette unité de six lits, tenue par une 

équipe très soudée, m’a montré l’impact réel de l’environnement sur la qualité de vie du 

patient, jusque dans les moindres détails. 

À l’hôpital d’Ixelles, le travail avec l’équipe mobile palliative m’a appris à intervenir dans des 

services non spécialisés, où la culture palliative est parfois moins ancrée. J’ai observé les 

tensions entre poursuite de traitements actifs et nécessité de réorienter les soins, ainsi que la 

difficulté mais aussi la nécessité de faire entendre une parole palliative dans un contexte 

curatif. Cette expérience m’a sensibilisé à la dimension institutionnelle du soin palliatif : 

négocier, sensibiliser, vulgariser, faire équipe dans la diversité. 

Ce que j’ai appris : 

1. Sur le plan clinique : 

J’ai appris à mieux identifier les manifestations de la souffrance globale : douleurs physiques 

réfractaires, angoisse existentielle, agitation silencieuse. J’ai compris l’importance du "savoir 

ralentir", d’ajuster les gestes au rythme du patient, et d’intégrer des outils simples non 

médicamenteux, comme la respiration consciente ou la présence silencieuse. 

2. Sur le plan relationnel : 

Ce stage m’a montré que la qualité du lien est un soin en soi. J’ai appris à accueillir le 

silence sans vouloir le combler, à écouter ce qui ne se dit pas, à respecter les non-dits, les 

émotions brutes, la fatigue des familles comme des soignants. Le contact avec les proches 

m’a permis de mieux comprendre leurs besoins et d’adapter ma communication. 

3. Sur le plan éthique : 

J’ai été confronté à des situations où les décisions de fin de vie n’étaient pas claires. J’ai 

découvert la valeur du doute partagé, du recul éthique, de la collégialité. L’équipe palliative 

m’a montré qu’on peut poser des questions délicates sans blesser, et que le respect du 

rythme de chacun – patient, famille, équipe est fondamental. 

4. Sur le plan personnel et professionnel : 

J’ai aussi appris à repérer mes propres limites, émotions, résonances intérieures. Ce stage m’a 

renforcé dans ma vocation de soignant en conscience, capable d’accompagner la souffrance 

sans vouloir la réparer à tout prix. Il a aussi validé l’intérêt d’approches complémentaires 

comme la yogathérapie, que j’ai pu proposer à certains patients (exercices de souffle, 

relaxation courte), avec des retours souvent émouvants. 



 

31 
 

Annexe 4 – Retour sur la formation 

Le certificat inter-universités en accompagnement et soins palliatifs a constitué pour moi bien 

plus qu’une simple formation complémentaire. Il a représenté une expérience de 

transformation intérieure, qui a façonné à la fois mon identité professionnelle, mon regard 

sur la médecine, et ma place en tant qu’homme dans la relation de soin. 

La richesse des contenus théoriques, l’exigence académique, la diversité des intervenants, et 

surtout la possibilité d’échanger entre professionnels de disciplines variées (médecins, 

infirmiers, psychologues, kinésithérapeutes, bénévoles, …) ont nourri en moi une vision plus 

large, plus humaine et plus incarnée du soin. Cette transversalité m’a permis de sortir des 

logiques de cloisonnement médical pour envisager une prise en charge plus globale, plus 

respectueuse des rythmes, des valeurs et des représentations de chacun. 

Sur le plan intellectuel, cette formation m’a stimulé en profondeur. Les discussions sur la mort, 

l’éthique, la souffrance, le consentement, les limites de l’acharnement, la communication en fin 

de vie, ont ouvert en moi des questionnements que je croyais avoir déjà intégrés mais que cette 

formation a approfondis, complexifiés. Les séminaires sur la spiritualité, les rituels, les 

représentations culturelles de la mort ont notamment résonné avec ma culture personnelle et 

mes valeurs d’ouverture. 

Sur le plan émotionnel, le parcours m’a permis de me sentir moins seul dans ma quête de 

sens au sein de l’hôpital. J’ai compris que d’autres soignants, comme moi, cherchaient à 

remettre du souffle, du lien, de la lenteur et de la conscience dans des structures parfois très 

techniques. Cette formation a légitimé mon besoin d’incarner une autre manière de soigner, 

sans opposer mais en complémentarité avec la médecine conventionnelle. 

Elle m’a donné le courage d’assumer mes convictions : notamment celle que le soin ne 

consiste pas seulement à réparer, mais à accompagner l’être humain dans toutes ses 

dimensions – corporelle, psychologique, relationnelle, existentielle, voire spirituelle. C’est 

grâce à cette formation que j’ai osé formuler plus clairement mon projet de création de l’ASBL 

Hospital Yoga Trust, dédié à l’intégration du yoga thérapeutique en milieu hospitalier, dans 

une démarche laïque, éthique et structurée. 

Enfin, sur le plan personnel, le certificat a renforcé en moi une forme de posture soignante 

intérieure : celle du témoin engagé, du professionnel humble, du thérapeute incarné. Il m’a 

permis de réconcilier mes compétences médicales avec mon intuition profonde, de relier la 

rigueur scientifique à la sagesse du corps, et d’accepter que certaines réponses ne se trouvent ni 

dans les livres ni dans les protocoles, mais dans la qualité de présence que l’on peut offrir à 

l’autre. 

En somme, ce parcours a été une étape fondatrice : il m’a transformé tout autant qu’il a 

transformé ma pratique. Il a semé des graines que je continuerai à cultiver, au service d’un soin 

plus conscient, plus humain, plus vivant. 

 



 

32 
 

Annexe 5 – Rapport de stage (CIESP) 2024-2025  

1. Résumé des activités effectuées 

Durant mon stage au sein de l’unité de Soins supportifs et palliatifs, LE COLIBRI, à Hôpital 

Iris Sud, j’ai intégré une équipe pluridisciplinaire dédiée à l’accompagnement des patients en 

phase avancée ou terminale de leur maladie. Les activités principales ont inclus : 

• Visites multidisciplinaires avec le médecin, infirmiers, psychologue, ergothérapeute 

kinésithérapeute, permettant une prise en charge globale. 

• Entretiens médicaux individuels avec les patients et leurs proches, centrés sur la 

gestion des symptômes (douleurs, dyspnée, anxiété) et l’ajustement des traitements. 

• Participation aux réunions de concertation (Staff éthique, réunions avec les équipes 

référentes), où se discutaient les cas complexes sur le plan clinique, relationnel ou 

éthique. 

• Rédaction d’un itinéraire clinique sur la prise en charge de la douleur en soins 

palliatifs à l’HIS 

• Observation et implication dans les soins de confort, incluant notamment les 

moments de fin de vie et les soins d’accompagnement du deuil. 

• Temps de réflexion personnel nourri par des lectures (Kübler-Ross, Bhagavadgītā...), 

des échanges informels avec l’équipe et une pratique régulière de méditation. 

2. Objectifs rencontrés 

• Approfondir la compréhension de la souffrance globale (physique, psychique, 

sociale et spirituelle) du patient en fin de vie : objectif pleinement atteint à travers des 

rencontres marquantes et un encadrement humainement riche. 

• Renforcer mes compétences en gestion de la douleur en soins palliatifs : cela a 

permis d’affiner mon regard sur la différence entre douleur totale et douleur nociceptive, 

ainsi que d’ajuster mes prescriptions (morphine, midazolam, etc.) dans un cadre éthique. 

• Observer la dynamique d’équipe et la communication interprofessionnelle : j’ai pu 

voir comment la cohérence et la fluidité du travail d’équipe permettent de porter 

ensemble les cas les plus lourds. 

• Explorer la place des approches complémentaires (aromathérapie, toucher…) en 

soins palliatifs : ces pratiques ne sont pas encore systématiquement intégrées mais 

suscitent un intérêt croissant chez certains membres de l’équipe. 

3. Aspects positifs 

• L’accueil chaleureux du Dr Jany Budahn et de son équipe m’ont permis de m’intégrer 

rapidement et de sentir une vraie filiation humaine. 



 

33 
 

• La qualité des échanges, empreints d’authenticité, m’a permis de traverser ce stage 

comme une expérience enrichissante tant sur le plan professionnel que personnel. 

• L’alliance thérapeutique entre soignant et patient m’a rappelé que la médecine est 

d’abord une rencontre, et que le simple fait d’être là, présent, est déjà un soin. 

• Au terme de ce stage, le médecin directeur, Dr Gert Van Esbroeck, m’a proposé une 

opportunité concrète d’engagement (1-2 timats) : développer un projet intégré de soins 

palliatifs en collaboration entre HIS et le CHU Saint-Pierre.  

• Ce stage en soins palliatifs m’a également permis de faire la connaissance de Madame 

Sophie Perrin, ergothérapeute au sein de l’équipe. Elle poursuit actuellement un Master 

2 en Santé publique à l’Université libre de Bruxelles, à finalité gestion des hôpitaux, 

maisons de repos (et) de soins. Elle m’a proposé d’intervenir en tant que consultant 

expert pour l’accompagner dans la rédaction et l’orientation scientifique de son TFE. 

Son mémoire, intitulé « Médecine intégrative et soins palliatifs en maison de repos : une 

étude des pratiques, obstacles et opportunités dans le contexte belge francophone », 

présente de nombreuses convergences avec mes propres réflexions et travaux sur 

l’intégration des approches complémentaires dans les soins. 

4. Aspects négatifs 

• Le manque de temps pour approfondir certains cas, souvent en raison de la charge de 

travail, m’a parfois frustré dans mon désir de compréhension globale. Le médecin 

responsable courrait d’un site à l’autre et était tout seul pour 3 sites. 

• L’intégration des médecines complémentaires, bien que tolérée, reste marginale et 

insuffisamment structurée dans la pratique courante. 

5. Recommandations 

• Favoriser des temps de supervision réflexive réguliers, où les soignants peuvent 

déposer la charge émotionnelle et interroger leur pratique. 

• Structurer l’intégration d’approches complémentaires validées (Yoga, hypnose, 

toucher relationnel, sophrologie) via des formations accessibles et interservices. 

• Valoriser la médecine narrative, en invitant les soignants à écrire ou partager les récits 

de patients, comme outil d’humanisation et de transmission. 


